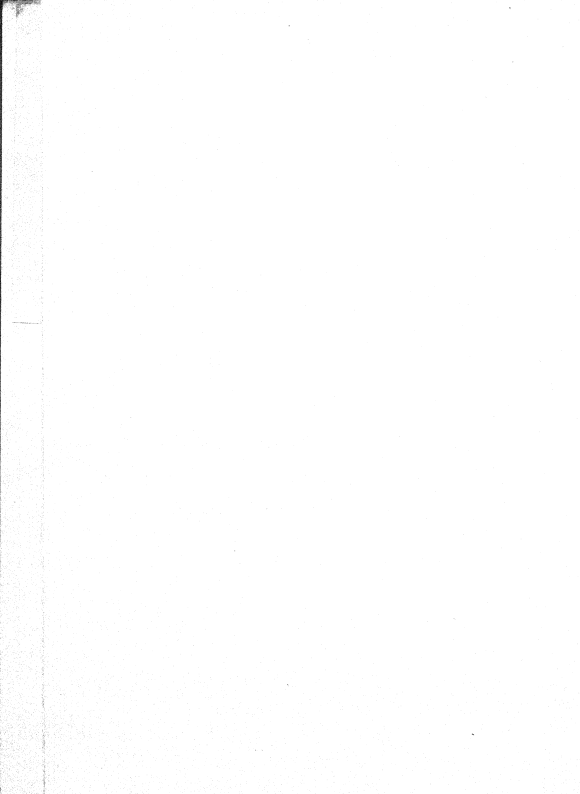
दिविषदुपनिवेशेऽपूर्वपक्षेष्टकाभि-र्निज-जनक-जनन्योर्मन्दिरं संविधातुम् । तदनुगुणविधाने वासनोद्घोधनार्थम् अयसुपहरतीदं शिल्पिने शाश्वताय ॥

श्रीउपेन्द्रमोहन-देवशर्मा



# CALCUTTA SANSKRIT SERIES No. XII



AC 23012

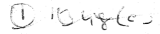
General Editor:

NARENDRA CHANDRA VEDANTATIRTHA, M. A.

SUTRADHĀRA MANDANA'S

### DEVATĀMŪRTIPRAKARAŅAM

AND
RÜPAMANDANAM



कलिकाता-संस्कृत-प्रनथमाला-१२

सम्पादकः — श्रीनरेन्द्रचन्द्र-वेदान्ततीर्थ-एम्-ए-वाग्चि-भट्टाचार्थ-सांख्यतीर्थ-मीमांसातीर्थ-तत्त्वरत्न-शास्त्री

सूत्रधार-मण्डनस्य

# देवतामूर्तिप्रकरणम्

रूपमण्डनञ्च

श्रीउपेन्द्रमोहन-सांख्यतीर्थंन संस्कृते

## DEVATĀMŪRTIPRAKARAŅAM

AND

### RŪPAMANDANAM

( MANUALS OF INDIAN ICONOGRAPHY AND ICONOMETRY )

Critically edited for the first time with notes

and commentary

23012

By

### UPENDRA MOHAN SANKHYATIRTHA

Sa/18

With an Introduction by
HARIDAS MITRA, M. A. GAN UP

Visvabharati, Santiniketan

METROPOLITAN PRINTING AND PUBLISHING HOUSE, LIMITED CALCUTTA

D1348 (C)

Printed & published by SHIBNATH GANGULI,

at metropolitan printing & publishing house, limited, 56, dharamtala street, calcutta.

### PREFACE

Indian Architecture and Sculpture, in a way, illustrate the back-ground of philosophy and religion that are still blended together in this country.

Sculptures and pictorial representations of our different gods are significant. For example, Yatındramatadıpika explains the meaning of the image of Visnu (Nārāyana) with his four hands bearing śankha 'conch-shell', cakra 'wheel', gadā 'club' and padma 'lotus': Śankha represents ether, cakra wind, gadā fire, padma water and the image itself the earth. Thus, the figure of Nārāyana represents the idea (as generally held) that he supports the creation made of the five gross elements, himself being the Supreme Spirit. The image of Nataraja, the 'Lord of Dancers', represents his five activities (pancakrtya), viz., creation, preservation, destruction, giving rest and granting salvation. The deepest significance of the Divine Dance of Nataraja can be realized only within the heart by means of meditation. Thus, in our Architecture, so far as temples, stūpas, etc., are concerned, we find the same kind of symbolism. All this gives peculiar importance to our different texts on Śilpa, such Sūtradhāra Mandana's works.

The Devatām ūrtiprakaraņam is a text on Indian Iconography and Iconometry by Sūtradhāra Maṇḍana, who has to his credit, many other works on Indian Architecture and Sculpture. This work has not been published before.

The present text has been commented upon for the first time by the editor himself. Along with this has been published in full for the first time the text of the R ū p a m a n ḍ a n a m of the same author and treating a kindred subject. It is hoped that the understanding of the principal work will be facilitated by it. The texts have been edited from an original manuscript,

Cat. no. I. G. 89, belonging to the Asiatic Society of Bengal, Calcutta. The editor could not do more than what he did for want of adequate manuscript materials. But though the texts have been edited from a single manuscript, the editor may be said to have done his work fairly well and the learned and lucid commentary of the Devatāmūrtiprakaran, which he added for the first time, to explain the text, will, it is hoped, be considered, a useful production.

Most cordial thanks are due to Mr. Haridas Mitra, M. A., of the Visyabharati, Santiniketan, who has kindly written an Introduction to these works. He has discussed in it the various aspects of the history of literature on Indian Architecture and Sculpture as well as other relevant matters.

This introduction has added to the value of the volume. An index of important words has also been appended at the end.

We have the pleasure to express our thanks to the Secretary, Asiatic Society of Bengal, for kindly lending us the manuscript. But for this generous co-operation in the matter it would have been quite impossible for us to bring out these texts.

We shall be failing in our duty if we do not express our heartiest thanks to Prof. Amareswar Thakur, M. A., Ph. D., Vedantashastri of the Calcutta University and formerly General Editor of the Series, who did much for the furtherance of the publication of these works.

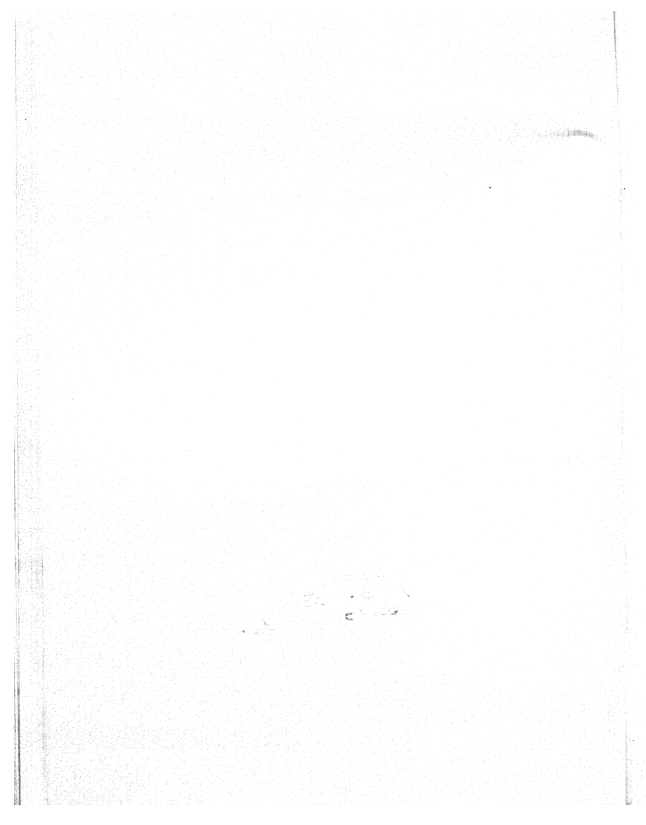
Finally, we may hope that the readers will excuse us for any imperfection they may notice, especially misprints that have crept in.

> Calcutta, January, 1936

Narendra Chandra Bhattacharya

## INTRODUCTION

CENTRAL ARCHAEOLOGIGAL
LIBRARY, NEW DELHI.
Ace. No. 23012
Date. 19: 3 56
Coll No. Sa75/Sua/ USE:



### INTRODUCTION

-

1. SŪTRADHĀRA MAŅDANA. HIS TIMES AND WORKS.

The Devatāmūrtiprakaraṇam i. e., 'the section on the images of deities' forms a part of the Vāstu-śāstra (of Sūtradhāra or Sūtrabhṛit Maṇḍana, the son of Śrīkṣetra) and is a work on sculpture. As his title implies, Maṇḍana was an architect—Sūtradhāra (literally, one who holds, plies or wields the 'plumb'-line).

Both Maṇḍana and his father, Śrīkṣetra were under the patronage of Mahārāṇa Kumbha, the celebrated king of Mewar—Kumbhakarṇa Mahendra of Medapāṭa¹. A distinguished hero, a man of letters and a noted builder of monuments, Kumbha was an outstanding personality in the history of late Mediæval India (15th C.). Mahārāṇā Kumbha's consort was probably Mirābāï, well-known for her renunciation and deeply religious life. Kumbha (Karṇa Mahendra) wrote a commentary on the Gītagovinda of Jayadeva and it is entitled Rasikapriyā² (Gītagovindaṭīkā). Two other works (on music) are also due to him:

 <sup>&</sup>quot;श्रीभेदपाटे नृपकुश्वकर्षसदङ्जिराजीवपरागसेवी।
 स मण्डनाच्चो सुवि स्वधारसीनोद्दश्तो सूपतिवक्षभीऽयम्॥ ४३॥" अध्याय: १४॥

वास्तुराजवस्त्रभः। श्रीमण्डनम्बधारिवरिचतः। काशीस्त्रहिन्दुविश्वविद्यालयाध्यापकच्यीितषाचार्ध-पण्डितश्रीरामग्रवश्रीभाविरिचतभाषाठीकोपेतः। विक्रम-संवत् १८९१।

<sup>2.</sup> Published in the Kūvyamālā series. Nirņayasīgar Press, Bombay.

the Sangīta-mīmāṃsā and the Sangīta-rāja. He also wrote the Pāṭḥyaratnakośa. Mahārāṇa Kumbha is said to have constructed the celebrated Tower of Victory at Chitore.

It, therefore, stands to reason that Mahārāṇā Kumbhakarṇa should be a patron of architects and sculptors, just like King Bhoja of Dhārā धारानगरीपति-महाराजाधिराज श्रीमोजदेव (11th C.) who compiled the Samarāṅganasūtradhāraō, a work on architecture and 'to whom are ascribed many other important works, such as, the Śṛingāraprakāśa (Alaṅkāra) and the Sarasvatī-kaṇṭhābharaṇa; or like Someśvaradeva, the Cālukya King (12th C.), the author (or the patron of the scholar) who compiled the encyclopædic work—the Mānasollāsa or the Abhilaṣitārtha-cintāmaniō.

Sūtradhāra Maṇḍana or simply Maṇḍana seems to have been a prolific writer of treatises on architecture and sculpture. The

Regarding this magnificent structure, Fergusson says :-

<sup>3.</sup> See T. Aufrecht: Catalogus Catalogorum Vol. I, p. 111 ff.

<sup>(</sup>a). K-(F. Kielhorn: A Catalogue of Sanskrit Mss. existing in the Central Provinces.) 96.

<sup>(</sup>b). P—(F. Kielhorn: Lists of the Sanskrit manuscripts purchased for government during the years 1877-78 & 1869-78, and a list of the manuscripts purchased from May to November 1881) 15.

<sup>4.</sup> Some scholars have doubts regarding the original purpose of the structure, namely, if it was really a tower raised to commemorate a victory at all. See D. R. Bhandarkar: The Kīrttistambha of Mahārānā Kumbha. Journal of the Indian Soc. of Oriental Art. Cal., Vol. I, 1.

<sup>&</sup>quot;It has no plain parts, this mass of decoration is so subdued that it in no way interferes either with the outline or the general effect of the pillar. ... It is infinitely better taste than the victory pillar of Trajan."

<sup>5.</sup> Samarānganasūtradhūra, edited by Mahāmahopādhyāya T. Gaṇapati Śāstrī. GOS. XXV & XXXII, 2 Vols. (1924, 25), Baroda.

<sup>6.</sup> Mānasollāsa, edited by G. K. Shrigondekar. GOS. XXVIII ff, 2 Vols (1925 ff); Abhilaṣitārthacintāmaṇi, edited by Dr. R. Shama Sastry. MSS. 60. (1926), Mysore.

following is a list of works ascribed to him, and some of them are styled differently in Mss.

Devatāmūrti-prakaraņas.

Vāstuśāstra.

Prāsādamandana.

Vāstu-sāra.

Rājavallabha Vāstuśāstra<sup>9</sup>.

Vāstu-manjari.

Rūpamandana.

Apa-tattva.

Vāstumaņdana.

Mandana's treatise on architecture bears the titles—

'Śilpa-śāstra', 'Vāstu-śāstra', and also 'Prāsāda-maṇḍana-Vāstu-śāstra'.' According to some scholars, it is possibly further called the 'Rajavallabha-maṇḍana' (or simply 'Rājavallabha') or the 'Sūtradhāra-maṇḍana'.

In the unique library<sup>12</sup> of the Sarvavidyānidhāna Kavindrācārya (17th C.) were stored some Mss. on art (architecture and sculpture), among which the following are worth noting—
হিল্পুয়াল্পুদ্ধক্যে—2146 যালবন্তম, 2849 বাংলুমণ্ডন, 2150 প্রাধার্মণ্ডন, 2151 হ্পেমণ্ডন, 2152 যালবন্তমায়িল, 2153 বাংলুয়াল্লখিল. This booklover Kavindrācārya was a Deccan Brahmin and a very learned man, the head of the Pandit community of Benares, of his time,

<sup>7.</sup> See T. Aufrecht: Catalogus Catalogorum Vol. I, pp. 730-31.

Also, Prasanna Kumar Acharya: Indian Architecture according to Mānasāra-Śilpaśastra. Oxford Univ. Pr., 1927. pp. 103-5.

<sup>8.</sup> First noticed by G. Bühler: Two Lists of Sanskrit Mss. in Z. D. M. G. Vol. 42, 538.

<sup>9.</sup> See Note 1 Supra. Edited by Pandit Ramayatna Ojha, Hindu Univ.

<sup>10.</sup> J. Eggeling and E. Windisch: Catalogue of Sanskrit mss. in the Library of the India Office. 3142, 1291; 3147, 2253.

<sup>11.</sup> P. K. Acharya: Op. cit., p. 102.

<sup>12.</sup> कवीन्द्राचार्यम्चीपतम् Kavindracharya list. Edited with Introduction by R. Anantakrishna Sastry with a Foreword by Dr. Ganganatha Jha. GOS. No. XVII, 1921. (मूची) सर्वेविद्यानिधानकवीन्द्राचार्यसरस्तीनाम् (ग्रन्थसंग्रहस्य) वेदान्तीकी वाग —वक्षीतट—वनारसः।

and possessed knowledge in all departments of Sanskrit. He was rich, healthy and beautiful. After finishing studies he took to  $Sanny\bar{a}sa$ , thus showing his indifference to the world. On his demise his invaluable library was dispersed.

Many of the texts by the Sūtradhāra Maṇḍana had titles ending in Maṇḍana 'in the sense of decoration' and it is not impossible, that all his works had originally such titles. On the other hand, the learned Kavīndrācārya knew the Rājavallabha and the Rājavallabha-śilpa to be two separate works; perhaps, the one was on Vāstu (architecture), while the other was on Śilpa (sculpture).

The Rājavallabha-mandana and some other texts by Maṇḍana, seem to have been very popular. Within two centuries, after compilation, we find copies of his texts deposited in the invaluable library of Kavindrācārya From Mewar, the works of Maṇḍana found their way to Benares, the great nerve-centre (Marma-sthāna) of Indian culture.

From Benares, Maṇḍana's works probably spread to other places westwards<sup>13</sup> as well as eastwards<sup>14</sup>. Mss. of his works are also met with in the South<sup>15</sup>, where they might have been easily carried from the Central India. Thus it is evident that Maṇḍana's handbooks on architecture and sculpture, enjoyed considerable popularity with artists and craftsmen.

<sup>13.</sup> Apparently one of Mandana's works as published with diagrams by Bharati at Baroda, 1891, see P. K. Acharya: Op. cit., p. 103.

<sup>14.</sup> The Rājavallabha-maṇḍana was published by Rājā Rādhākānta Deva in his Encyclopaedic Dictionary, शब्दनाबहुम Śabda-kalpa-druma. See under Śilpa-śāstram शिवशास्त्रम्.

<sup>15.</sup> Copious extracts from the Rūpa-mandana have been made in T A Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. Madras.

# 2. SOURCES OF THE DEVATĀMŪRTI-PRAKARANAM.

For compiling his DmP. Sūtradhāra Maṇḍana seems either to have chiefly utilised the South Indian texts, or to have actually based his work on them.

Indeed his DmP. is more S. Indian than N. Indian in character. This would at once show that, most probably, the art of temple-architecture was already slowly dying in the North India, while in the South it lived with virility.

Naturally, for preparing his DmP. Mandana turned chiefly to South Indian sources. Another striking peculiarity is that he never utilised, as far as is evident, the Tamil Śaiva or Vaisnava  $\overline{A}gamas$ . But he made copious use of the  $Silparatnam^{16}$  and the  $Mayamatam^{17}$  both probably from original Malayalam sources.

For some reasons, not evident, the S. Indian  $\overline{A}gamas$  were not accessible to Maṇḍana. Either Skt. texts in the Tamil script, often with copious glosses in vernacular, were not intelligible to Maṇḍana; or the lines of communication between Rajputana and the Tamil lands were beset with obstacles. The latter eventuality is all the more plausible, when we take into account, the unsettled political conditions of the times.

Repeated invasions and onslaughts of the fierce Turks and Mongols interrupted the normal course of events in Northern, Eastern and Central India. And, the warriors' swords were more in requisition then than the painters' brushes or the stone-masons' lines and pellets.

<sup>16.</sup> Śilparatnam of Śrikumāra. Part I. Edited by Mm. T. Gaņapati Śāstrī, 1922; Ditto. Part II. Edited by K. Śāmbaśiva Śāstrī, 1929.

<sup>17.</sup> Mayamatam of Mayamuni. Edited by Mm. T. Ganapati Śastri, 1919.

Among the Northern Texts, Mandana seems certainly to have utilised the Viṣṇudharmottaram¹s, in the first instance. This is, traditionally, said to be a part of the Garuḍa-Purāṇam—more properly the uttara-bhāga of the Garuḍa-Purāṇam¹s. According to another opinion²o, VP. belongs to the second part of the Viṣṇu-Purāṇam.

"The Viṣṇudharmottara is occasionally given out as a part of a Purāṇa, namely the Garuḍa-Purāṇa, but generally it is counted an independent Upa-Purāṇa. It is repeatedly quoted by Alberuni as the 'Viṣṇudharma'. It is a Kashmiri Vaiṣṇava book of encyclopoædic character in three sections. Section I deals with the usual themes of the Purāṇas···Section II deals with law and politics, as well as with medicine, the science of war, astronomy and astrology. There is in it a prose section··· 'Paitāmaha-Siddhānta' as this is an extract from the Brahma-sphuṭa-siddhānta written by

<sup>18.</sup> M. Winternitz: A History of Indian Literature. Vol I. (Cal. univ., 1927) p. 580.

Śriviṣṇudharmottaram, or, Viṣṇudharmottara-mahāpurāṇam was edited by Paṇḍitas Madhusūdana and Mādhavaprasāda Śarmans from a ms., obtained by Mm. Sudhākara Dvivedin and published (from Śrīvenkaţeśvara Press, Bombay) in Saṃvat 1969, 1834 Śaka (A. C. 1911-12).

See for Transl. of chapters 2, 27, 35-43, Dr. Stella Kramrisch: *The Visnudharmottaram* (Part III), A Treatise on Indian Painting. Journal of Letters, Vol. XI. (Univ. Cal, 1924), and *The Calcutta Review*, Feb., 1924, p. 331 ff.

A. K. Coomaraswamy: Visnudharmottara (III), 41. JAOS., LII., 1932; Ditto.: Transl. Visnudharmottara. Chapt. 43, in Asutosh Commemoration Vol. (Patna Univ.) Ed. by J. N. Camaddar.

See, also, Haridas Mitra: Sadāśiva Worship in Early Bengal, J. & P., A. S. B., (N. S.) Vol. XXIX. 1933, No. 1. Appendix II. Note 2.

<sup>19.</sup> M. Winternitz: Geschichte der indischen Literatur, Band I, (German Ed.) 480. 188a.

See Burnell: Classified Index of Skt. Mss. in the palace at Tanjore.

<sup>20.</sup> See Introduction in Skt. to the Ed. of Text, Śrīvenkaţeśvara Pr.

Brahmagupta in 628 A. D., the Viṣṇudharmottara must have been compiled between 628 and 1000 A. D. Sect. III, too, is of a very miscellaneous character, treating of dancing, singing and music, sculpture and painting (the making of images of gods) and architecture (construction of temples)."

The Matsya-Purāṇa, the Padma-Purāṇa, the Skanda-Purāṇa and the Brahma-Purāṇa were also used for the (Śiva) Linga and (Viṣṇu) Śālāgrāma sections; and passages from the Bṛhat-Saṃhitā, have been quoted verbatim, in the Adbhuta section.

Another text, more sparingly consulted, is the Visvakarma- $S\bar{a}stra$ . This is certainly a Silpa work of the Northern School<sup>21</sup>.

But the work most profusely drawn upon, often *verbatim*, is certainly the  $R\bar{u}pamandana^{22}$ . This may be identical with the text of the same name<sup>23</sup>, the authorship of which is ascribed to Mandana himself.

<sup>21.</sup> Haridas Mitra: Buddhapratimūlaksanam. The Sarasvatī Bhavana Skt. Series, Benares; No. 48. Introduction p. 3. Also, see Note 27. Supra.

<sup>22.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. Vol. I. Part II.

<sup>23.</sup> See Section 1. Supra.

### ON THE CANONS OF INDIAN ART.

The Matsya-Purāna<sup>24</sup> enumerates the names of eighteen (वास्तुशास्त्रोपदेशक) Vāstuśāstropadeśakas or Masters<sup>25</sup> of the Sciences of Architecture, Sculpture and Painting, as follows:—

स्गुरितर्वशिष्टश्च विश्वकर्मा मयस्तथा ।
नारदो नमिज्ञेव विशालाक्षः पुरन्दरः ॥
ब्रह्मा कुमारो नन्दीशः शौनको गर्ग एव च ।
वासुदेवोऽनिरुद्धश्च तथा ग्रुको वृहस्पतिः ( ग्रुकवृहस्पती ) ॥
अष्टादशैते विरुपाता वास्तुशास्त्रोपदेशकाः ।
संक्षेपेणोपदिष्टं यन्मनवे मत्स्यरूपिणा ॥

The Agni-Purāna<sup>26</sup> gives another list of 25 authoritative texts, as follows:—

### ह्यग्रीव उवाच-

विष्णवादीनां प्रतिष्ठादि वक्ष्ये ब्रह्मन् श्रृणुष्य मे । प्रोक्तानि पंचरात्राणि सप्तरात्राणि वै मया ॥ १ ॥ व्यक्तानि मुनिभिलोंके पंचविंशति संख्यया । हयशीर्षे तन्त्रमाद्यं तन्त्रं तैलोक्यमोहनम् ॥ २ ॥ वैभवं पौष्करं तन्त्रं प्रह्लादं गार्ग्यगालवम् । नारदीयं च संप्रश्नं शाण्डिल्यं वैश्वकं तथा ॥ ३ ॥

<sup>24.</sup> Matsya-Pūrāna. Anandāśram Ed., 1907. Chapter 252.

<sup>25.</sup> See Haridas Mitra: Op. cit.

<sup>26.</sup> Agni-Purūṇa. Edited by Rajendralal Mitra. (Bibliotheca Indica). Chap. 39, v. 1-5.

There are some different readings, noted in this edition :-

१ स्रोके चैत्ररं तथित ग, घ, ङ-चिङ्गितपुस्तकतयपाठः। प्रकादगार्थ्यगालवं।

**४ ,, वापिलं इति पाठः।** 

<sup>🕻 ,,</sup> तथाष्टाङ्गमिति ख, ङ—चिङ्गितपुस्तकपाठः।

The texts, quoted are from P. K. Acharya: *Ind. Architecture*, p. 165—Edition, not noted, but seems to be corrupt. See Note 31 *Infra*.

सत्योक्तं शौनकं तन्तं वासिष्ठं ज्ञानसागरं। स्वायम्भुवं किपेलं च ताक्ष्ये नारायणीयकम्॥ ४॥ आतेयं नारसिंहारूयमानन्दारूयं तथारूणकम्। बौधायनं तथार्षे तु विश्वोक्तं तस्य सारतः॥ ५॥

Another account given in the Viśvakarma-prakāśa<sup>27</sup>, and preserved in many versions is evidently a compilation of a later date:—

इति प्रोक्तं वास्तुशास्त्रं पूर्वं गर्गाय धीमते । गर्गात्पराशरः प्राप्तस्तस्मात्प्राप्तो बृहद्रथः॥ बृहद्रथादिश्वकर्मा प्राप्तवान् वास्तुशास्त्रकम्। स एव विश्वकर्मा जगतो हितायाकथयत्पुनः॥ वास्तुदेवादिषु पुनर्भूलोकं भक्तितोऽब्रवीत्।

Among the Brāhmanic masters of  $V\bar{a}stu$  and  $\dot{S}ilpa-\bar{s}\bar{a}stras$ , the names of Viśvakarman and Maya are mentioned very often.

The Viṣṇudharmottaram<sup>28</sup> gives the traditional or mythical origin of the art of painting, and its canons, (i. e., Citrasūtram):—how the sage Nārāyaṇa first painted on earth with the juice of mango leaf the figure of a superbly beautiful damsel, and for humiliating the heavenly apsarasas he invested her with life. Brought into being, on urvī, (earth) she was called Urvaŝi (earth-born). The great sage having thus created the art of painting (Citra), taught Viśvakarman its canons.

The Citralakṣaṇam²ºa of Nagnajit mentions Viśvakarman, Prahlāda and Nagnajit, among the masters of painting,—after the adoration of gods and goddesses (namaskāras), and the benediction

<sup>27.</sup> Śr.-Vi. vakarmaprakāśa, with Bhāṣāṭākā—printed from the śr.-ve.; kaṭeʻvara Press, Bombay; also lithographed from Siddha-Vināyaka Yantra, Fenares. See, also Notes 41, 42 post.

<sup>28.</sup> Śri-Visi udharmottaram. Part III, chap. 35.

<sup>29</sup>a. Berthold Laufer: Dokumente der indischen Kunst. Erstes Heft. Maleri: 'Das Citralakṣaṇa'. Leipzig, 1913.

(āsīrvacanam), the definition of the subject-matter (vastu-nirdeša) etc., in the regular Kāvya style.

An attempt may be made to render these important passages back into rhythmic Sanskrit, from the German translations in Dr. B. Laufer's admirable edition of the text—the original version of which is probably lost, though a Tibetan translation of it has fortunately been preserved<sup>29b</sup>.

आदौ चन्द्रमसं वन्दे महादेवं ततः परं चूडायामिन्दुशकलं मूर्प्ति यः संविभिति वै । विष्णुमथेन्द्रं सूर्ये जलाधिपामी तथा वायुं ततोऽभिवन्देऽहमेष प्रजापति-विश्वकर्माणौ ॥ ततः परं नम्नजितं पादयोः प्रणतोऽस्म्यहं सर्वानिष तथाचार्यान् कृताञ्चलिपुटैः करैः । यथानुक्रमतश्चितशास्त्राणां वर्णमाश्चितं यथामित यथाशक्ति मया किञ्चित् प्रवक्ष्यते ॥

सम्यक् परीक्ष्य संक्षेपान्मतानि विश्वकर्म प्रहाद-नम्नजितानां ततो धीमतां कृते हि जिज्ञास्नां समासाचित्रलक्षणं मया उक्तम् । तेनाधुना श्रुण्वन्तु तचित्रलक्षणं हि मक्तः पण्डितानां घियाम् अये ! ये निष्णाताः ।

The Matsya-purāṇam, the Agni-purāṇam, the Viśvakarmaprakāśa and the Bṛhat-saṃhitā, probably have handed down the northern tradition of their times.

The  $M\bar{a}nas\bar{a}ra^{\mathbf{ao}}$  is the most complete architectural treatise

<sup>29</sup>b. These conjectural reconstructions unsatisfactory though, they might be of interest to those to whom the German and Tibetan editions are inaccessible or not sufficiently intelligible.

<sup>30.</sup> P. K. Acharya: Mūnasāra. Chapters lxviii, lxx. i, ii; also, Ibid: Indian Architecture according to Mūnasāra-silpa-sāstra, pp. 164ff. "... Evidences are undoubtedly more authenticated and substantial ... regarding the connection of the Mūnasāra with Matsya-purāṇa (450 A.D.) on the one hand and the Brihat-saṃhitā (550 A.D.) on the other.... We shall be justified in placing the Mūnasāra before the Brhat-saṃhitā and somewhere close to the Matsya-purāṇa. In any event, we venture to hold that the evidences... warrant the extension of the period of Mūnaṣūra from 500 to 700 A. D." P. K. Acharya: Op. cit., p. 198,

extant and of this work, we have a critical ed. It gives a list of thirty-two 32 authorities:—

विश्वकर्मा च विश्वच(शः) विश्वसारं(रः) प्रवोधकः ।
वृतश्चेत्र मयश्चेत्र त्वष्टा चैव मनुर्नलः ॥ ५ ॥
मानविन्मानकल्पश्च मानसारो बहुश्रुतः ।
प्रष्टा च मानवोधश्च विश्ववोधो ना(न)यश्च तथा ॥ ६ ॥
आदिसारो विशालश्च विश्वकाश्यप ए(श्चे)त च ।
वास्तुवोधो महातन्त्रो वास्तुविद्यापितस्तथा ॥ ७ ॥
पाराश्चरीयकश्चेत्र कालयूपो महाऋषिः(हर्षिश्च) ।
चैत्याख्यः चित्रकः आ(श्चा)त्रयः साधकसारसहितः ॥ ८ ॥
मानुश्चेन्द्रश्च लोकज्ञः सौराख्यः शिल्पिवित्तमः ।
तदेव (ते एव) ऋषयः प्रोक्ता द्वाविश्वतिः संख्यया ॥ ९ ॥

॥ अध्यायः ६८॥

गङ्गाशिरः कमलभू-कमलेक्षणेन्द्र-गीर्वाण-नारदमुसौरिखलेर्मुनीन्द्रैः । प्रोक्तं समस्ततरवस्त्विष वास्तुशास्त्रं तन्मानसार-ऋषिणापि हि लक्ष्यते स्म ॥ २॥ (१ अध्यायः) संग्रहः ॥

पितामहेन्द्रप्रमुखेः समस्तैः देवैरिह शास्त्रवरं पुरोदितम् । तस्मात्समुद्भृत्य हि मानसारं शास्त्र लोकहितार्थमेतत् ॥ ५८ ॥ अध्यायः ७० ॥

The list in the Agni-purānam as well as in the Mānasara is confusing and apparently corrupt. There are linguistic and other difficulties in the readings of the Agni-purāna list<sup>31</sup> of 25 authorities; on the other hand, all these are said to be Pañcarātra and Saptarātra works—probably both classes were Vaiṣṇava, if the latter school at all existed. The Mānasāra list<sup>32</sup> is equally

<sup>31.</sup> The reading in the Agni-purāṇam, chapter 39, v. 4, should be कापिलं but the metre does not allow it. But in v. 5, we must read—बाबेंग नारसिंहा ज्यसानन्दाक्यं तथाऽऽक्षम्। Or oत्यं लाऽऽक्षकम्। and not oत्यं तथाक्षकम्। See Note 26. Supra. The list there does not seem to contain (25) twenty-five names, after all.

<sup>32.</sup> See Note 30 Supra and text.

dubious—similar or same names occurring repeatedly. Of some names we are not sure if they are personal names or the titles of works.

The Tibetan text, dpag bsam ljon bzan³³ of Lama Sum-pa mk'an-po ye-ses dpal-abyor (1702-1775), traces the origin of the art of painting to Nagnajit:—how he painted the figure of a dead Brahmin child and how the god, Brahman invested it with life. Later on the art of painting was propagated through Viśvakarman, and Rṣi Ātreya who discovered calligraphy. The latter is known from Tibetan sources, as the author of an iconographic work, which is preserved in translation, in the Tanjur³³.

Names of a few more authorities or masters are also known from (stray mentions in) other sources. Their works are existent mostly in Mss.

There is a Śilpa-śāstra ascribed to Kāśyapa, the Kāśyap- $\bar{\imath}ya^{35}$ , also called the Amśumad-bheda. It has been edited Kāśyapa is said to have learnt this science from Śiva.

The  $\overline{A}gastya$   $Sakal\bar{a}dhik\bar{a}ra$  is ascribed to Agastya<sup>37</sup>.

"The work entitled  $Sacal\bar{a}dhic\bar{a}ra$ , an excellent but rather voluminous performance, is attributed to Agastya, a sage whose history occupies a conspicuous place in the  $Pur\bar{a}nas$ . Some few sections only of this work are to be now met with; and the portion which

<sup>33.</sup> Pag bsam ljon bzan. Ed., Saratchandra Das. Calcutta, 1908. p. 136sf.

<sup>34.</sup> Pratimānalakṣaṇa-nāma, classed under Tanjur. Section Mdo—hgrel (Sūtra-vṛtti), Śilpa-vidyā-śāstras.

<sup>35.</sup> For Mss. of Kūśyapīya, see Catalogue Vol. XXII. Oriental Mss. Library, Madras., pp. 8755ff. Nos. 13032, 13033. Also, Oppert: List of Sanskrit Mss. in Private Libraries of South India, Vol. II, p. 395, No. 6336.

<sup>36.</sup> Kāśyapīya, quoted by Varāhamihira. Edited in Anandāśram Skt. Series, from Poona.

<sup>37.</sup> See P. K. Acharya: Indian Architecture according to Manasaraśilbaśāstra. p. 100. For Mss. of the work, see Orient. Mss. Libr.,

has as yet come under my own observation, is exclusively on the subject of sculpture as connected with the function of statues; but it is so diffuse, that if we suppose the whole work to be written in a similar style, it must considerably exceed the volume of  $M\bar{a}nas\bar{a}ra$ , the largest at present of my collection."

There is also, the Sanatkumāra-vāstuśāstra<sup>39</sup>, of Sanatkumāra, who acknowledges his debt to other Ācāryas, among whom are Candra and Yama, Bhārgava, Angiras, Manu, Vyāsa, Bhṛgu.

<sup>38.</sup> Rām Rāz; Essay on the Architecture of the Hindus, (London, M. DCCC. xxxiv.) p. 8.

<sup>&</sup>quot;The small portion which has come under my observation of the work called sacalidhicira,—'the universal authority', does not furnish sufficient data to form any opinion of the precise time at which it was composed; and in the section which gives rules for carving statues, "...the only part...seen, I find no mention of the saints..." "who have been admitted among the inferior divinities." "It is generally believed to have been composed by Agastya, under the auspices of the founder of the Pándya government, a circumstance which, if admitted, would give to this Work a very high antiquity. Mr. Wilson,...places this event three or four centuries before the Christian æra, although in another place he fixes the date of the civilization of the South of India, ten centuries before Christ, but the data on which this conjecture is formed is imperfect. There exists a long list of the princes of the Pindya, and their contemporary Chola and Chira dynasties, many of whom appear to have reigned long anterior to the Christian æra, and their celebrity to have attracted the notice of Ptolemy. The few facts,...recorded of those dynasties ... are unfortunately inadequate to the formation of ... sketch of their history, or to trace their chronology ..; but the various accounts...of these ancient monarchies, though they usually commence with the earliest ages, and are blended with...fictions, would still afford...proofs of the establishment of these principalities at an earlier period than...hitherto assigned. And as the Mahabharat, which is believed to have been composed by Vyasa, in the beginning of Kaliyug, makes mention of the Pundya and Chola governments, we must give them credit for higher antiquity." Ràm Ràz, op. cit., p. 10-11.

<sup>39.</sup> P. K. Acharya: Op. cit., p. 102. For Mss., see Eggeling, III. 3151, 2680; Oppert, Vol. I, No. 8239. In Orient. Mss. Libr., Madras, Cat. Vol. XXII, Nos., 13060-13068, there are nine Mss., mostly fragments.

There is also a Sārasvatīya-šilpa-šāstra<sup>40</sup> ascribed to Sarasvatī.

The Paulastya, Sārasvata, Manohalya, Brahma, Kaumudīka, Nārāyaṇīya (Śilpa-śāstras?) are also known through quotations<sup>41</sup>; similarly, are Vasiṣṭha, Nārada, Varāha, Māṇḍavya<sup>42</sup>.

Indra, Bhārgava, Āngirasa, Dhruva, Gautama, Gārgeya, Manu, Vyāsa and Bḥrgu are also mentioned <sup>43</sup>.

The  $Apar\bar{a}jita$ - $prcch\bar{a}^{**}$  is said to be revealed by God at the request of Apar $\bar{a}jita$ ; it was quoted by Hem $\bar{a}$ dri $^{**}$ 5 while, the  $Apar\bar{a}jita$ - $v\bar{a}stu$ - $s\bar{a}stra^{**}$ 6 is ascribed to Visva-karman $^{**}$ 7

A  $G\bar{a}rg\bar{\iota}$ -samhit $\bar{a}^{47a}$  was known long ago and a  $G\bar{a}rgya$ -samhit $\bar{a}^{47b}$  also exists. Both have been preserved in modern copies.

<sup>40.</sup> Aufrecht: Op. cit., Vol. I, p. 714.

<sup>41.</sup> See Orient. Mss. Libr., Madras, Cat. Vol. XXII, No. 13058, Silpasaingraha. It expressly mentions the sources it has been compiled from.

<sup>42.</sup> See P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Architecture, Appendix I. p. 803. Quoted in Samgraha-siromani by Sarayu Prasad.

<sup>43.</sup> See Oriental Mss. Libr., Cat. Vol. XXII, No. 13057.

<sup>44.</sup> An edition of the Aparājita-prochā was announced long ago in the GO3. But the work has not yet come out. Dr. Bhandarkar: Report (1883-84), p. 276, sub voce. Compare also Śilpa-grantha in Eggeling: Op. cit., Mss. 3152, 1603b.

<sup>45. &</sup>quot;Quoted by Hemidri in Parisesakhanda 2, 660-62, 819" Aufrecht Cat. Catalog. Vol II, p. 4.

<sup>46.</sup> Dr. Bühler: Catalogue of Sanskrit Mss. contained in private Libraries—, 1872, p. 276.

<sup>47</sup> a. Varāhamihira's Brihut-sumhiti. (E1., Bibliotheca Indica). Introduction by Kern, p. p. 33 ff.

<sup>47</sup> b. P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Architecture. Appendix I. sub. voce. "Mss. R. 15. 96., in Trinity College, Cambridge...

"According to the Mahābhārata 9. 37, 14f. there is a sacred place Garga-srotas, "Garga's stream", on the Sarasvatī, named after the venerable ascetic Garga, who was famous on account of his knowledge of time", "and the movements of the celestial bodies". "To the same (later) period (of Indian astronomy) belongs also the Gārgī-saṃhitā of Garga who was always regarded as a highly distinguished authority on Astronomy; the Vṛddha-Gārga-saṃhitā, which exists, dealt, it is true, chiefly with astrology but it also contained (discussions on) Astronomy 48a."

The Brhat-saṃhitā<sup>48b</sup> of Varāhamihira mentions Garga, Maya, Viśvakarman, Vaśiṣṭha and Nagnajit, as also, Bhāskara and Manu.

Works of Bhāskara and Gaṇapati are also quoted from, in the  $V\bar{a}stu$ - $s\bar{a}ran\bar{\iota}^{49}$ , a modern compilation; these may be authentic  $\acute{silpa}s\bar{a}strak\bar{a}ras$  whose names are known from other sources, and whose works might be preserved.

Bhagavān Gaṇapati is mentioned, among later writers only by Madhusūdana Sarasvatī in his Prasthānabheda<sup>50</sup>, as a master of dramaturgy, Bharataśāstram:—

<sup>48</sup>a. M. Winternitz: Geschichte III. pp. 556-57. Bracketed portions in the above translation are ours.

<sup>48</sup>b. Bṛihat-saṃhitā. Edited by Kern. Bibliotheca Indica, Asiatic Soc. Bengal; also, edited by Mm. Sudhākara Dvivedin with Bhattotpala's commentary, Vizianagram Skt. Series, Benares.

<sup>49.</sup> P. K. Acharya: Op. cit. Appendix I. sub-vece. Vāstu-sāraņī by Mātṛprasāda Pāṇḍe. Benares, 1901. Bhāskara is quoted early, in Varāhamihira's Bṛḥat-saṃhitā. (Ed. Kern) Ch. 58, 52.

<sup>50.</sup> These surprisingly informative and new texts are not to be found in the ordinary edition of the *Prasthanabheda* by Érī Madhusudana Sarasvatī e. g. from Śrī Vāṇīvilīs Press, Śrīraṅgam, 1912. Nor are they to be found in the closely analogous passage in Śrī Madhusūdana's learned commentary to the ŚIVA-MAHIMNA-STAVA, edited by Panṣīkar Lakṣaṇa Vāsudeva, Nirṇayasāgar Press, Bombay under the most famous and oft-quoted verse:—

#### ॥ १८. भरतशास्त्रम् ॥

एवं नाट्यभरत-इस्तभरत-भावभरत-नेतभरत-अभिनयभरत-वाग्भरत गीतवादित्रादि-सप्तशतभरतप्रवोधकं चतुष्व(ष्ष)ष्ट्रयथ्यायात्मकं भरतशास्त्रं भगवता गणपितना विरचितम् ॥

The Prasthānabheda also mentions Bhīmasena as the author of the canons of painting, Citrakarma-śāstram:—

### ॥ १६. चिलकर्मशास्त्रम् ॥

एवं नखित्र-केशित्र-शल्यचित्र-अङ्गित-भावचित्र-आश्चत्तचित्र-शिलाचित्र-लोह-चित्राद्येकोननवत्युत्तरशतचित्रप्रवोधकं द्यातिशद्ध्या[या]त्मकं चित्रकर्मशास्त्रं भीम-विरचितम्॥

The same Prasthānabheda further informs that Kasyapa was the author of a voluminous Śilpaśāstra:—

### ॥ ७. शिल्पशास्त्रम्॥

एवं यक्षशिलि गन्धवैशिलि किन्नरशिलि किंपुरुषशिल्यसुरशिलि दैवशिलि मानुष-शिल्यादि-सप्तोत्तरिलशतिशिलपभेदानसम्हेण निरूप भूलोकसंबंधदैविमहदेवालय-राजग्रहगरुडसंभकुड्यमंटपायेकोत्तरशतिवधरचनाविधिगर्भितं कश्यपछायापुरुषमारुतिमय-विश्वकर्मत्वष्टृमनुवाणशिलिपवर्धनवटकशल्यातिप्रभृतीनां परस्परशिलपभेदमार्गप्रदर्शनपूर्वकं द्विचत्वारिशदुत्तरैकसहस्रप्रवोधकं द्वाविश-गुच्छपरिमितं शिल्पशस्त्रं भगवता कश्यपेन प्रणीतम्॥

वयी सांख्यं योगः पग्रपतिमतं वैश्वनिमिति प्रभिन्ने प्रस्थाने परिमद्भदः पथ्यं श्वितमिति च। रूचीनां वैचित्रपाद स्टजुकुटिलनानापथजुषां तथामिकी गम्यस्तमसि प्रयसामर्थेव इव॥

The Prasthūnabheda of Śrī M. seems to be an elaboration of, if not identical with his elucidations or comments to the passage 'দ্ধিনী দুখানি' in the above verse, of the Ode—which is one of the gems of Sanskrit Literature. This superb verse may be thus freely rendered into English:—

Diverse are the canons—viz. the three (revealed *Vedic* Texts)  $S\bar{a}mkhya$ , Yega, the doctrines of the  $P\bar{a}supatas$  and the Vaisnavas—this one may be supreme, or that one may be salutary and good. People

Regarding the Śilpa Śāstras, Rám Ráz says :-

"It is true that the Hindus were in possession of numerous treatises on architecture, sculpture, &c., which collectively are called the Śilpa Śāstra, but unfortunately few traces of them remain. There appears to have been, according to some, thirty-two, and according to others sixty-four, standard treatises on the above-mentioned arts......

In a series of memorial verses preserved among the artists, are recorded the names of the authors or titles of the above mentioned sixty-four treatises. Of these, thirty-two are called Muc'hya, or principal, and thirty-two Upa or subordinate.

They (verses) contain little more than titles...mostly patronymics of the deities who...revealed the particular art or

temperaments. But like unto the rivers, which take direct routes or run along circuitous courses, and yet, ultimately, find their ways and merge into the sea — even, like unto that, indeed, O! my Lord, you alone are the sole Refuge of the human beings.

These three most important references to the ancient Masters—Bhagavan Gaṇapati, Bhīma and Kasyapa — the first two references being especially striking, are to be found in *Prasthāna Thraya Madhusūdana Saraswati Smriti*. Reproduced by Pandit T. Subraya Sastri of Bangalore. Transl. into Eng. by the Late Ratanlal M. Mody and G. Venkatachala Sarma of Bangalore. V. B. Soobbiah & Sons. Bangalore, 1931.

Though there are some anachronisms in the edition, as regards Srī Madhusūdana's date etc., there are the strongest grounds to suppose that the learned Paṇḍita's wonderful edition is absolutely genuine. As, many of the Texts, mentioned are actually traceable and one, even, published by the same—viz. the Amśu-bodhinī of Bhāradvāja Rṣi with Comm.

As regards the time etc. of Śrī Madhusūdana Sarasvatī, a few words would be not out-of-place. He flourished before Śrī Caitanyadeva, in Bengal and was the author of several works of great erudition, among which are *Bhaktirasāyanam* (Ed. *Acyutagranthamālā*, Benares) and *Advaitasiddhi* (Ed. Rajendra Ghosh, Calcutta).

51. Rám Ráz: Essay on the Architecture of the Hindus, London, M. DCCC. XXXIV.

arts on which each work treated, or of the authors of the treatises themselves, the renowned *Rishis* or holy men, who are said to have flourished in the earlier ages."

The South Indian Agamas are extensive works and deal mostly with Siva. There are twenty-eight recognized Agamas.<sup>52</sup> Some of them incidentally deal with architectural subjects, in great

"The  $K\bar{a}ran\bar{a}gama$  also devotes much space to architecture and sculpture. There are thirty-seven chapters in the  $\bar{A}gama$ , which deal with these subjects exhaustively. It makes a distinct addition to the  $\bar{A}gamas$ ' contributions to the  $\dot{S}ilpa-\dot{s}\bar{a}stras$ . It contributes two valuable chapters dealing with the details of the nine and ten  $t\bar{a}$ la measures. This is also a highly technical matter concerning sculpture and entirely missing in the  $Pur\bar{a}nas$ '.

"The Suprabhedāgama has devoted only fifteen chapters to architecture and sculpture. Nor has it anything new to add to the  $\overline{Agamas}$  contributions to the  $\widehat{Silpa-\hat{sastras}}$ . But its unique nature consists in the fact that it has quite successfully summarised all important matters in a comparatively small space, and in respect of brevity, explicitness and precision it surpasses even the  $Brhat-samhit\bar{a}$  of Varāhamihira."

"The Vaikhānasāgama has two chapters on sculpture, one of which deals with the general description of images and the other with the ten tāla measures. The Amsumad-bhedāgama has a single chapter on the ten tāla measures."

<sup>52</sup> a. For the South Indian Saivagamas see:—H. W. Schomerus: Der Caiva-Siddhanta eine mystik Indiens. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandhung, 1912. Pp. 7ff. Einleitung: 2. Die Caivagama, die Hauptautorität des Caiva-Siddhanta (a) Der Ursprung and das Alter der Agama (b) Die Gruppierung der Agama and ihr Umfang; J. M. Nallaswami Pillai; Śivajūāna Siddhiyār of Arunandi Śivāchārya. Madras, Meykandan Press, 1913. Pp. lii—lv. List of Agamas or Tantra with Upāgamas.

<sup>52</sup> b. "Some of the Agamas deal with very technical matters, which are not met with in the Purāṇas. Moreover, some Agamas, to all intents and purposes, are but architectural treatises. The Kāmikāgama, for instance, devotes sixty chapters out of a total of seventy-five to architecture and sculpture, and its treatment of the subjects can hardly be surpassed by that of an avowedly architectural treatise".

P. K. Acharya: Ind. Architecture according to the Manasara,

detail. The oldest Śaivāgama extant the (*Uttara*) Kamikāgama is probably not older than the 5th or 6th century A. C.<sup>53</sup>.

We owe it entirely to (the religious zeal of) the Buddhists, the conservation, for posterity, of some &ilpa Texts—both Buddhistic and Brahmanical, and perhaps, even Jaina—a few of which are entirely lost in Sanskrit. Wonderfully accurate translations of the Sanskrit versions, for example, of the Works of Atreya and of Nagnajit, are preserved in the encyclopædic Tibetan compilation  $Bstan-\underline{h}gyur.$  Dr. Berthold Laufer had brought out a critical edition of the Tibetan version of Citralaksanam ascribed to Nagnajit.

Of special importance are some of the original Sanskrit texts, procured from Nepal, mainly through the initiative of the present writer. And by him some of these have been published for the first time. Further information regarding Silpa works, preserved in Tibetan translation and procured in their original, have also been given, elsewhere, fully, by the present writer. 56

Besides these, a few Śilpa Texts of purely Buddhistic nature, are preserved, in Ceylon. They are in corrupt Sanskrit surely probably Post-Buddhistic. The most important among them, is the  $S\bar{a}riputra^{57}$  ascribed to S $\bar{a}riputra$ , a direct disciple of the Blessed One.

<sup>53.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. Vol. I, Part I, p. 55.

<sup>54.</sup> Cordier: Catalogue du Fonds Tibétain de la Bibliothéque Nationale. Bstan hgyur, Section. Mdo-hgrel Sūtra-vṛtti, Commentary on the sūtras, classed under the general name Śilpa-vidyā-śāstras, p. 474.

<sup>55.</sup> See Note 29, Supra.

<sup>56.</sup> Haridas Mitra: *The Buddhapratimā-lakṣaṇam* with the Commentary *Vivaraṇ*ā. The Prince of Wales Sarasvatī-bhavana Sanskrit Texts. No. 48. (Benares, 1933). See the Introduction.

<sup>57.</sup> Through the kind help of Bhadanta Mañjuśri, very obliging Buddhist Monk who is well grounded in Pāli and Sanskrit, I was able

The Buddha-pratimā-lakṣaṇam is preserved also in a Chinese version. 58 We thus have three versions of this Śilpa text—the original Sanskrit, the Tibetan and the Chinese Translations, for comparison.

But the Jainas preceded the Buddhists in the adoption of an iconolatrous cult. Very probably, the artistic study, for representation, of the undraped human body, originated with the Nirgrantha and the  $\overline{A}j\bar{\imath}vika$  ascetics, who went about naked and had daily chances for observing the natural bodily forms, in course of their ascetic practices <sup>59</sup> Indeed, the Jainas contributed, from early times, very considerably to the development of the plastic and the graphic arts of India. <sup>60</sup>

Though the Buddhists as well as the Jainas have made important contributions to art the Brāhmaņie art traditions—as contained in the Śilpa-śāstras, are perhaps much earlier.

The Vāstu-šāstras and its subsidiary branch the Śilpa-śāstras have been generally included into one of the Upavedas—the Artha-śāstra, by Madhusūdana Sarasyatī<sup>61</sup>:—

to prepare for my personal use a  $N\bar{a}gari$  transcription of this important Text and its Ceylonese Commentary.

This learned monk has also undertaken to transcribe in Nagari, for my use, the two remaining chapters of the Sariputra, as also the  $R\bar{n}p\bar{a}val\bar{i}$ . I am preparing to publish critical editions of these important Texts of Buddhistic Art in near future.

- 58. See Haridas Mitra: Op. cit., Appendix: Tsao-siang-tou-leang-king.
  - 59a. See Berthold Laufer: Op. cit., Einleitung. Seit 8 und Seit 17.
- 59b. The present writer, owes it to the kindness of the learned Muni Jina-vijayaji, the information regarding the existence of a single Jaina Śilpa Canon. It is in a fragmentary state of preservation and in MS. The Authorship of the Work is ascribed to Thakkar Ph(F)eru.
- 60. Full discussions of these questions have been given in my Contributions to (the study of) Indian Iconometry, in course of publication.
- 61. Madhusūdana Sarasvatī: Prasthāna-bheda. (Ed., T. Subraya Sāstrī, Mangalore).

अथोपनेदाः ॥ आयुर्वेदो, धनुर्वेदो गान्धर्वनेदोऽर्थशास्त्रं चेति चत्वार उपनेदाः ॥ ॥ अथार्थशास्त्राणि ॥

एवमर्थशास्त्रं च बहुविधम्। नीतिशास्त्रं [अश्वशास्त्रं] शिल्पशास्त्रं सूप[कार-] शास्त्रं चतुष्पष्टिकलाशास्त्रं चेति। अपि च मौतिकादिमौतिकशास्त्राण्यपि। नानामुनिभिः प्रणीतं तत्सर्वं[।] तस्य सर्वस्य च लौकिकत(व)त्प्रयोजनभेदो द्रष्टव्यः॥

But there is hardly any authority or cogency, for including the sciences of art, architecture, sculpture etc.—the  $V\bar{a}stu$ - $s\bar{a}stras$  and the  $\dot{s}ilpa$ - $s\bar{a}stras$ , into the science of polity—the Artha- $s\bar{a}stra$ .

On the other hand, the preparation of the Gnomon  $\acute{s}anku-nirm\bar{a}nam$ , and ascertaining by it the cardinal points (of the compass), the plotting of the ground-plan by means of the plumb and other lines  $S\bar{u}tra-p\bar{a}ta$  etc., are really subjects, appertaining alike both to the  $Ved\bar{a}ngic-Jyautisa$ , (Kalpa)  $\acute{s}ulva-s\bar{u}tras$ , and the  $\acute{s}ilpa-\acute{s}\bar{a}stras$ . The  $\acute{s}ilpa-\acute{s}\bar{a}stras$  are therefore closely related to the  $Ved\bar{a}ngas$  and must be regarded as a  $Vedic\ Up\bar{a}nga$ .

The  $\&ulva-s\bar{u}tras^{62a}$  form supplementary parts of the  $Kalpa-s\bar{u}tras$  and prescribe rules for the construction of sacrificial Altars—&ulva having the sense of Rajju, cords for measurement of distances.

The two most important treatises of  $\acute{S}ulvas\bar{u}tras$  are those of  $Baudh\bar{a}yana$  and  $\bar{A}pastamba$ . Two smaller treatises of later dates, are the  $M\bar{a}nava$  and the  $Maitr\bar{a}yan\bar{\imath}ya$   $\acute{S}\bar{u}lva-s\bar{u}tras$ . There is also a  $K\bar{a}ty\bar{a}yana$   $\acute{S}ulva$   $Pari\acute{s}ista$ , belonging to the  $\acute{S}ukla$  Yajus.

The emendations (within brackets) of the Nagari Text, are by the present writer, from a comparison of the different editions.

<sup>62</sup>a. Dr. G. Thibaut: Sūlva Sūtras. J. A. S. B. Part I. 1875; Also, the *Paṇḍit*. Old Series (1874, 1876) Vols. IX & X; and New Series (1876, 1882) Vols. I & IV.

<sup>62</sup>b. Prof. M. Winternitz: A History of Indian Literature. Vol. I, (Cal. Univ. 1927). P. 277. "Only in the Black Yajurveda schools of Baudhāyana and of Āpastamba do we find Kalpasūtras containing all the four kinds of sūtra texts, Śrauta, Grhya, Dharma and Śulva-sūtras; and

The Śulva-sūtras give directions for construction of the fire Altars, the Vedis and the Citis etc.

From the root cin cayane, to collect —— are derived, the three most important terms :—

- a. Citi—Sacrificial altars, for gathering the holy fire agnicayana, agnyādhāna.
  - b. Citā—The funeral pyre for the cremation of dead bodies.
- c. Caitya—Monuments enclosing post-cremation human remains, sacred relies—the  $Buddhadh\bar{a}tu$ , etc.

in these cases it can be proved that these works are indeed so interconnected that, to a certain extent, they can be regarded as the four volumes of a uniform work. It is possible that Baudhāyana and Āpastamba were actually the authors of complete Kalpasūtras comprising all the four kinds of texts. But even if they were not the actual authors, at all events, the Śrauta, Grhya, Dharma and Śulvasūtras of Baudhāyana and Āpastamba schools are works composed on a uniform plan, of these two schools\* of the Yajurveda...

- \* The Baudhāyana-Sulvasūtra has been edited and translated by G. *Thibaut* in the "Pandit", Vols. IXff; the Apastambīya-Śulvasūtra ed. and translated into German by Albert Bürk. ZDMG., Vols. 55, 56, 1901—2.\*"
- P. 278. "The Śrauta, Gṛḥya and Śulvasūtras of the Mānava school", and the Kāṭḥaka-Gṛḥyasūtra, which is related to the Mānava-Gṛḥyasūtra, come under the Maitrayaṇī-saṃḥitā...
- \* The Mānava-Śrautasūtra is perhaps the oldest Śrautasūtra. Garbe has shown that it is certainly older than Apastamba who refers to it.
- P. 278-79. "To the White Yajurveda belong: a Kātyāyana-Śrauta sūtra, a Pāraskara Gṛḥyasūtra and a Kātyāyana-Śulva-sūtra.\*
- \* A Parišista to this (Kātīyam Śulvaparišistam)—ed. by G. Thibaut in "Pandit", N. S., Vol. 4.\*"
- P. 271. "Ritual (Kalpa), which constitutes the chief contents of the Brāhmaṇas, is...the first Vedāṅga to receive systematic treatment in special manuals, the so-called Kalpasūtras. They arose out of the need for compiling the rules for the sacrificial ritual in a shorter, more manageable and connected form for the practical purposes of the priests."
- P. 275. "The Sulvasūtras, which are directly attached to the Srautasütras, should be mentioned in connection with these Kalpasūtras. They

Indeed, the beginnings of the  $V\bar{a}stu$ - $s\bar{a}stras$  and the Silpa- $s\bar{a}stras$  are to be traceable to the  $Ved\bar{a}ngic$  Jyautisa, (Kalpa) Sulva- $s\bar{u}tras$  on the one hand, and to the  $T\bar{a}ntrika$  ritualistic Yantras and Mandalas etc., on the other.

Among the treatises on  $N\bar{\imath}ti$  and its sub-class  $V\bar{a}rt\bar{a}$  and on Jyotisa, the  $Arthas\bar{a}stra$  of Kautilya, the  $Sukran\bar{\imath}ti$  and the  $Brhatsamhit\bar{a}$  of Varāhamihira call for special notice.

The Indian Artha and the Niti  $\angle \bar{a}stras$  have been called poly-technical treatises  $^{\mathbf{65}}$ ; and the  $V\bar{a}rt\bar{a}$  appertains to Economics.

The Arthaśāstra of Kautilya devotes some six or seven chapters to town-planning, the construction of residential buildings and fort, and specially military architecture. The Arthaśāstra of Kautilya is an old work but in its present form not older than the 3rd century A.C.<sup>67</sup>

In 'Kauṭilīya Arthaśāstra, Viśālākṣa, Bāhudantiputra, Bṛhaspati and Uśanas have been cited as teachers of Artha. Compare also Kāmasūtra, p. 3f., where it is narrated, that from the great work by the creator Brahman on the Trivarga, Manu separated the part dealing with Dharma, Bṛhaspati—that on Artha and Nandin, Śiya's servant—the one on Kāma. Mahābhārata, XII, 59, 28ff., 76ff.'

contain exact rules for the measurement (Sulva means "measuringstring") and the building of the place of sacrifice and the fire-altars, and as the oldest works on Indian Geometry, are of no little importance for the history of science."

<sup>63.</sup> See Note 62. Supra.

<sup>64.</sup> For examples, see योत्रीयारदातिस्वकतन्त्रम्। Shāradātilakatantram, with commentary प्रार्थाद्धी। Pudārthādarsha. Edited by Aṭalānanda Sarasvatī. Tantrik Texts Vols. XVI. and XVII. Paṭala 3.

<sup>65.</sup> P. K. Acharya: Ind. Arch, p. 132.

<sup>66.</sup> Narendranath Law: Vartā—The ancient Hindu Economics, Ind. Antiq., Vol. XLVII, p. 256.

<sup>67.</sup> M. Winternitz: Geschichte der indischen Litteratur, III Band, (Leipzig. 1922), p. 523.

'Viśālākṣa—the great-eyed one, is one name of Śiva. And Bāhudantin is another name of Indra'. In the Matsya Purāṇa, Viśālākṣa, Nandin, Indra, Śukra and Bṛhaspati are, all of them, cited as teachers of Śūlpa. 99

Among them Nandikeśvara or Nandiśvara was also an ancient teacher of Kāmaśāstra. Besides, this there is one Nandikeśvara who was the author of an work on Abhinaya—Abhinaya-darpaṇam, 'the Mirror of Gestures'. 70

'Bṛhaspati is at the same time a teacher of the Lokāyata system, and there is close relationship, between Lokāyata and Arthaśāstra. From the Mahābhārata, it is learnt, that the Indian Tradition regarded Bṛhaspati as the Founder of the Arthaśāstra. This old Arthaśāstra of Bṛhaspati, alas, is preserved to us only in a version strongly altered and mixed-up with modern elements.'<sup>71</sup>

'The Śukranīti' i. e., the Textbook on Politics written by Śukra or Uśanas is a work of quite recent times, if we do not call

<sup>68.</sup> See Dr. M. Winternitz: Geschichte der indischen Litteratur, III Band. (Leipzig. 1922), pp. 507-8 and p. 508 Note I. Free translation of this Note is given above.

<sup>69.</sup> See Text and Note 25. Supra.

<sup>70.</sup> Nandikeśvara's Abhinaya-darpanam. Edited by Manomohan Ghosh. Calcutta Sanskrit Series. No. 5. (Metropolitan Printing and Publishing House, Ltd. Calcutta, 1934). For further information regarding Nandikeśvara, see the present writer (Haridas Mitra's): Sadūśiva Worship. J.P.A.S.B. (New Series). Vol. XXIX, 1933. App. III, see under Nandikeśvara.

<sup>71.</sup> M. Winternitz: Geschichte der indischen Litteratur, Band III, p. 508. (The above passage has been rendered freely into English, from this book, by the present writer.

<sup>72.</sup> M. Winternitz: Op. cit., p. 532 (Free Translation). "Besides the edition of Śukranīti of G. Oppert (Madras, 1882) there is also one of Jīvānanda Vidyāsāgara (Calcutta, 1882) and several Indian Prints with translations in Bengali, Marāthi and Hindi. Text: another Ed. by B. K. Sarkar (New York, 1915); Eng. Transl., by the same (Allahabad). On

it, a forgery. Whether the remnants of an old Arthaśāstra have been preserved in the Śukranīti or not must be investigated first.' The Śukranīti in an older form may be anterior to the Matsya-P, which mentions Śukrācārya, as one of the eighteen authorities of architecture—Vāstuśāstropadeśakas.<sup>73</sup> The Śukranīti deals with architecture and sculpture in chapter IV, sections 4 and 6. There are frequent and casual references to both these subjects in other portions of the treatise as well.<sup>74</sup>

'Varāhamihira's Bṛhatsaṃhitā is one of the most important works of the Indian literature. It is a principal work on natural Astrology. As this subject is of importance in all departments of life, all the varied branches of the public and the private life have been treated in the work. Hence it partakes to some extent of an encyclopædic character and is concerned with numerous other arts and sciences'. 75

Thus the Bṛhatsaṃhitā, usually classed under the astronomical and astrological treatises, is but a semi-Purāṇa, dealing, as it does, with heterogeneous subjects like the Purāṇas themselves. ...In this treatise there are but five chapters devoted to both architecture and sculpture. But the subjects have been treated with a master hand...Quite consistently with his sense of proportion Varāhamihira devotes only one chapter to sculpture, in which details of images are described in a scientific manner which is

the Śukranīti, B. K. Sarkar based The Positive Background of Hindu Sociology I, II (The Sacred Books of the Hindus, Allahabad)".

<sup>73.</sup> Matsya-Purāṇam, (Ānandāśram Ed., 1907), chap. 252. See Note 25. supra.

<sup>74.</sup> P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Arch., p. 799; also see Śukranīti Text; and the Engl. Transl. by B. K. Sarkar.

<sup>75.</sup> M. Winternitz: Geschichte III, p. 567.

Brhatsamhitā:—Ed. by H. Kern (Bibliotheca Indica); Ed. by Mm. Sudhākara Dvivedin with the Commentary of Bhattotpala (Vizianagram Sanskrit Series); Transl. for the greater part by H. Kern. JRAS. (1870—75). Complete Translation by Chidambaram Iyer (Madura, 1884).

distinctly missing in other ancient literatures.....in his treatise seven architectural authorities are mentioned distinctly."<sup>76</sup>

The authorities of architecture and sculpture, specially mentioned are Maya and Viśvakarman, Garga and Manu, Nagnajit, Vasistha and Bhāskara.<sup>77</sup>

### CHAPTER III

### THE CANONS OF INDIAN ART (Contd.)

While, it is not necessary to make anything more than only passing reference to the Vedic, the Epic ( $Itih\bar{a}sa$ ) and the Classical Sanskrit and the Buddhist literatures etc., on subjects like architecture, art etc., these being dealt with, at great lengths by more competent scholars, elsewhere, the  $Pur\bar{a}nas$  in this connexion call for special notice<sup>78</sup>.

76. P. K. Acharya: Ind. Arch., p. 22.

77.

स्मिताङ्गुलमानेन मयस्याष्टीचरं भतम्।
साधं इसतयं चैव कथितं विश्वकमणा ॥ २१ ॥
प्रासादचचणित् ं विश्वतमणा ॥ २१ ॥
प्रासादचचणित् ं विश्वतमणा ॥ २१ ॥
मन्तादिभिर्विरिचतानि पृष्टुनि यानि
तत्संमृतिं प्रति मयात कतोऽधिकारः ॥ ३१ ॥ षट्पञ्चाणोऽध्यायः ॥
प्रश्ची सीसकभागाः कांसस्य वी तु रीतिकाभागः ।
मयकथितो योणोऽयं विज्ञेगी वजसंचातः ॥ ८ ॥ सप्तपञ्चाणोऽध्यायः ॥
स्वैरङ्गुलप्रमाणैर्वादश विस्तीर्थमायतं च सुख्यम् ।
नग्नजिता तु चतुदंश देख्यंण द्राविष्ठं कथितम् ॥ ४ ॥
चतुरङ्गुलं विसष्ठः कथ्यति निवानकण्यीर्विवरम् ।
प्रस्तिमुख्वं हथ्या करोति चिन्तामधीसुखी दृष्टः ।
सर्वप्रतिमास्त्वे ग्रभाग्रमं भास्त्वरीक्तसमम् ॥ ५२ ॥ अष्टपञ्चाणोऽध्यायः ॥
सर्वप्रतिमास्त्वे ग्रभाग्रमं भास्त्वरीक्तसमम् ॥ ५२ ॥ अष्टपञ्चाणोऽध्यायः ॥

The Brhatsamhita of Varahamihira. Ed. H. Kern, (Bibliotheca Indica).

<sup>78.</sup> For General information in full, regarding the Puranas, see :-

Of the eighteen or nineteen  $Mah\bar{a}$ -pur $\bar{a}$ nas, besides the other Upa-pur $\bar{a}$ nas<sup>79</sup>, some nine have special reference to architecture and sculpture etc. Most of the  $Pur\bar{a}$ nas are Vaisnava and as many as fourteen of them are devoted to the worship of Visnu; but they deal with the images of all the three deities,  $Trim\bar{u}rti$ , forming the Triad.

- 1. The Agni-purāṇa has sixteen chapters on Vāstu and Śilpa—one of them on town-planning, two on residential buildings and thirteen on sculpture.
- 2. The Garuda-purāṇa has two chapters on architecture and two on sculpture.
- 3. The  $N\bar{a}rad\bar{i}ya$ -pur $\bar{a}na$  treats only the construction of temples, reservoirs, wells and tanks in its one chapter.
- 4. The Brahmānda-purāna, likewise, treats the construction of temples and other buildings in its one chapter.
- 5. The Bhavisya-purāna has four chapters, three being devoted to sculpture and one on the architecture of temples.
- 6. The Matsya-purāna has eight comprehensive chapters dealing in great detail with architecture and sculpture, constituting

About the Śilpa sections of the Purāṇas, see :-

P. K. Acharya: Ind. Arch. I. General Survey. III. The Epics. V. The Age of Manasara; and also A Dictionary of Hindu Archit. Appendix II.; N. Law: Vartā—the Hindu Economics, Ind. Antiq., Vol. XLVII.

79. For full lists of the *Purāṇas* and the *Upa-Purāṇas*: see M. Monier-Williams: *Indian Wisdom* (1893, Lond), chapt. XV.—ff. *Purāṇas*; and see, especially—about eighteen *Purāṇas*, pp. 513-14 and about eighteen *Upa-Purāṇas*, p. 521. Also, M. Winternitz: *Op. cit.*, p. 532-33.

"But the Matsya-Purāṇa mentions only four Upa-Purāṇas. The Brahma-vaivarta-P., without enumerating them, says that eighteen Upa-P. exist. The Kūrma-P. enumerates them."

M. Winternitz: A. History of Ind. Lit. Vol. I. Section II; especially, pp. 517—586.

the  $V\bar{a}stu$ -prakaraṇa i. e., the section on Architecture. In one of these chapters, accounts are given of the eighteen  $V\bar{a}stu$ - $s\bar{a}stropadesakas$ , ancient masters of architecture. One chapter is devoted to columns, two to buildings, one to building-materials. Three chapters are exclusively devoted to sculpture—one being on  $T\bar{a}lam\bar{a}na$ , iconometry and two others on the Phallus.

- 7. The Linga-purana has a single chapter on sacrificial pits, temples and the installation of deities.
- 8. The  $V\bar{a}yu$ - $pur\bar{a}na$  has a single chapter about building temples on mountains.
- 9. The Skanda-purāṇa has three chapters on Vāstu and Śilpa. One chapter describes how for his daughter's marriage Himālaya had a pavillion constructed by Viśvakarman under the instruction of his Purohita Gargācārya and how clever portraits or life-like representations of all gods were made therein, and they struck even the gods themselves with awe and wonder. Another chapter describes the laying out by Viśvakarman himself, of a large city Mahīnagara. From another chapter, we come to know how a golden hall was made by Padmanidhi, at the command of Indradyumna, how Viśvakarman made three chariots at the command of Nārada and how their installation ceremony was performed by this rsi.

For informations regarding  $V\bar{a}stu$ ,  $\dot{s}ilpa$  and Citra—the most important  $Paur\bar{a}nik$  sources are the Agni, the Matsya and the Visnudharmottaram.

"The Matsya or Matsya-Purāṇaso... is one of the older works of the Purāṇa literature, or at least one of those which have preserved most of the ancient text, and do fair justice to the definition of a 'Purāṇa.' It commences with the story of the great flood out of which Viṣṇu, in the form of a fish (Matsya) saves only Manu. While the ship in which Manu is sailing

<sup>80.</sup> The Matsya-Purāṇa is published in Anandāśram Sanskrit Series No. 54 and transl. into Engl., in SBH. (Pāṇini office, Allahabad) Vol. 17. See M. Winternitz: A Hist. of Ind. Lit. Vol. I, pp. 575-76.

along is being drawn through the flood by the fish, there takes place between him and Viṣṇu, incarnated as a fish, a conversation which forms the substance of the Purāṇa. Creation is treated in detail, then follow the genealogies...Neither are the usual geographical, astronomical and chronological sections absent, and according to V. A. Smith...the lists of kings in this Purāṇa are particularly reliable for the Andhra dynasty. It has very much in common with the Mahābhārata and the Harivaṃśa:...and there is often literal agreement. There are, however, very numerous later additions and interpolations. For instance..., ceremonies at the building of a house (chapts. 252—257), the erection and dedication of statues of deities, temples and palaces (chapts. 258—270)...etc.

"As far as the religious content is concerned, the Matsya-Purāṇa might be called Śivaite with just as much reason as it is classed as Viṣṇuite. Religious festivals of the Vaiṣṇavas are described side by side with those of the Śaivas, and both Viṣṇu and Śiva legends are related. In chapter 13 Devī ("the Goddess", Śiva's wife Gaurī) enumerates to Dakṣa the one hundred and eight names by which she wishes to be glorified. It is obvious that both sects used the work as a sacred book."<sup>81</sup>

Although a Saiva work, it is not exclusively so and it has not such sectarian absurdities as the Kūrma and Linga. It is a composition of considerable interest; but, if it has extracted its materials from the Padma,—which it also quotes on one occasion, the specification of the Upapurāṇas—it is subsequent to that work and not very ancient.'

But modern scholars consider this Purana as one of the oldest, in fact the *Padma-Purana* seems to have borrowed from the *Matsya* and not the reverse. (*Vide* Vincent Smith's *Early History of India*. 3rd Ed., pp. 11, 21—23).

<sup>81. &</sup>quot;Regarding the Matsya-Purāṇa, Professor H. H. Wilson writes:-

<sup>&#</sup>x27;The Matsya-Purāṇa, it will be seen,...from...its contents, is a miscellaneous compilation, but including, in its contents, the elements of a genuine Purāṇa. At the same time, it is of too mixed a character to be considered as a genuine work of the Paurāṇik class; and, upon examining it carefully, it may be suspected that it is indebted to various works, not only for its matter, but for its words.

Agneya or Agni-purāna, 82 is so called because it is supposed to have been communicated to Vasistha by Agni, It describes the incarnations (Avatāras) of Visnu, among them also those as Rāma and Kṛṣṇa, where it confessedly follows the Rāmāvana, Mahābhārata and Harivamśa. Although it commences with Visnu, ... it is yet essentially a Sivaite work and deals in detail with the mystic cult of the Linga and of Durga. It also mentions Tantric rites, gives instructions for the production of images of gods and their consecration and refers to the cult of Ganeśa (chapt. 71) and the sun-cult (chapt. 73)...But the cosmological, geneological and geographical sections peculiar to the Purānas are not missing. The especially distinctive feature of this Purana is, however, its encyclopædic characters. It actually deals with anything and everything. We find sections on Geography, Astronomy and Astrology, ... on omina and potenta, house building and other occupations of daily life....To which age this remarkable encyclopædia or its separate parts belong, it is impossible to say."

The Matsya-Purāṇa enumerates the names of eighteen ancient teachers of architecture, as quoted before. The passages have been interpreted as below. \*\*s\*

"The Rsis asked:-

'Sūta! be gracious enough to tell us how royal palaces and other houses are constructed. Also explain to us what is Vāstu-Deva—1.'

Sūta replied:—(1) Bhṛgu, (2) Atri, (3) Vaśiṣṭha, (4) Viśvakarmā, (5) Maya, (6) Nārada, (7) Nagnajit, (8) Viśālākṣa, (9) Indra, (10) Brahmā, (11) Svāmikārtika, (12) Nandīśvara, (13) Śaunaka, (14) Garga, (15) Śrī Kṛṣṇa, (16) Aniruddha,

<sup>82.</sup> M. Winternitz: Op. cit., p. 566.

Agni-P. ed. in Bibliotheca Indica (1873-79) and Anandūśram Skt. Series, No. 41; Transl. by M. N. Dutt (Cal., 1901).

<sup>83.</sup> The Matsya-purāṇam. Transl. by A Taluqdar of Oudh. (The Sacred Books of the Hindus. Ed. by Major B. D. Basu. I. M. S. Vol. XVII.) Appendix X, by Sris Chandra Vidyarnava, p. cvi.

(17) Śukra and (18) Bṛhaspati are the chief eighteen preceptors of the Vāstuśāstra. Lord Matsya had explained briefly the Vāstuśāstra to the King Vaivasvata Manu; 2—4.

Which I will now relate to you."

The Agni-Purāna<sup>84</sup> list of twenty-five authoritative texts, quoted before is interpreted thus:—

"Hayagriva said:—O, Brahman, hear me speak about the consecration of the images of Vishnu and other gods—(1).

I have already dealt with the principles of Pancharātra<sup>85</sup> and Saptarātra schools of philosophies which are classed by the Munis under twenty-five different heads as discussed in the following books or Tantras, viz.:

In the Introduction Mr. Datta writes :-

"The contents of this Purāṇa clearly show that it has no sectarian leaning. It impartially treats of Vaiṣṇava, Śaiva and Śākta forms of worship. It is more a compendium of Sanskrit learning than the advocacy of any particular form of religion. It is classed among the *Tāmasa* or the delusive division of the Purāṇas".

Professor Wilson thus remarks on the general character of this Purana. '.....it is evident that it is a compilation from various works; that consequently it has no claim in itself to any great antiquity, although from the absence of any exotic materials, it might be pronounced earlier, with perhaps a few exceptions, than the Mahomedan invasion. From the absence also of a controversial or sectarian spirit, it is probably anterior to the struggles that took place in 8th and 9th centuries of our era between the followers of Siva and Viṣṇu'.

85. "The word Ratra signifies knowledge, and the Naradapancharatra, which is one of the standard religious works upholding the principles of the Pancharatra School of Philosophy, defines the term as meaning the sum total of the five distinct sorts of knowledge we have, of the external world through our senses:—

रायञ्च ज्ञानवचनं ज्ञानं पञ्चविषं सृतम् । तेनेदं पञ्चरायञ्च प्रवहन्ति मनीषियाः ॥ अ: १।१, नारदण्ञरायम् ।

<sup>84.</sup> Agni-Purāṇam, Engl. prose transl, by Manmathanath Dutt. Cal., 1903. Chapter XXXIX.

(1) The Hayacirsa Tantram, which is the first and original book of the Pancharatra School, (2) the Trailokya Mohan Tantram, (3) the Baibhabum Tantram, (4) the Pouskaram Tantram, (5) the Prahlad Tantram, (6) the Garga, (7) the Galabum, (8) the Naradiya Tantram, (9) the Sampracnum Tantram, (10) the Sandilya Tantram, (11) the Vaishvakam, (12) the Svatatum, (13) the Shounakum Tantram, (14) the Vashistam, (15) the Gayansagar Tantram, (16) the Shaimbhubam, (17) the Kapil Tantram, (18) the Tarksa Tantram, (19) the Nārāyanikum, (20) the Atrayaum, (21) the Narasinha Tantram, (22) the Anandaksa, (23) the Arun Tantram, (24) the Boudhayan Tantram, (25) the Arsam or the Bicvoktam tantram which is a synopsis of the preceding one—(2)."

Inspite of the many imperfections that have crept in through ages, and the ignorant mis-interpretation resulting apparently

It may be safely asserted here that Vaiṣṇavism owes its origin to this school of philosophy, which, with the aid of several subsequent accretions of an article of faith or practice from the sister schools, has determined the nature and formation of its namesake in modern times. Śaṅkarācārya once questioned the soundness and orthodoxy of the tenets of Pāṇcarātra School, and even attempted to prove their incompatibility with the principles of the Vedas.

(Vide Śarīraka-Bhasya,-2-2-43, 2-2-44 and 2-4-25).

Rāmānuja, however, held a contrary view and quoted ślokas from the Mahābhārata and other tantras to show that not only the Pāncarātra School embodies within itself the highest principles of Indian Spiritualism, but that it is quite in harmony with the revelations of the Vedas like the Sānkhya Philosophy which too was denounced by Śankara on account of its heterodoxy:—

सांख्यं योगः पचरातं वेदाः पाग्रपतं तथा ।
किसेतान्येकनिष्ठानि पृथङ्गिष्ठानि वा सुने ॥
एवमेकं सांख्यवेदां(?) वेदारस्थकसेव वा ।
परस्पराङ्गान्येतानि पचरावन्तु कथ्यते ॥
सांख्यं योगः पचरातं वेदाः पाग्रपतं तथा ।
आत्मप्रभाख्येतानि न इन्तव्यानि इत्सिः॥

from loss of traditions in North India, the  $\overline{A}$ gneya list of the  $P\overline{a}$ ncar $\overline{a}$ tra  $\overline{A}$ gamas is conclusively proved to be authentic.

"Now, in the case of the Pāncarātra, tradition mentions one hundred and eight Saṃhitās, and in a few, texts about this number are actually enumerated. Such lists, coquetting with the sacred number 108, are, of course, open to suspicion."

"The fact, however, that none of the available lists of Saṃhitās, including those which pretend to give 108 names, actually conforms to this number but all of them enumerate either more names or less, is one thing telling in their favour; and when, as is the case, it can further be shown that a respectable number of the texts enumerated are still available, while not a few of the others are found to be quoted or summarised in the later literature, and that a number of Saṃhitās which are not included in any of the lists, are either extant or quoted—then the value of the latter can no longer be denied. We have, consequently, collated those lists, four in all, and with them a fifth list found in the Agni-Pūrāṇa, and as a result offer the table in which all the names have been arranged in alphabetical order."

"The Kapiñjala list···comprises 106 names, the list of Pādma Tantra···112, that of Viṣṇu Tantra···141, that of Haya-sīrṣa Saṃhitā···34, and that found in the 39th adhyāya of Agni (Āgneya)-Purāṇa only 25.

A still shorter list, namely that of the apocryphal Nāradīya, has not been taken into account."

The literature of the Pāncarātras, like other sectarian literatures, falls into two broad divisions comprising respectively of works of inspired or divine origin and of human authorship. The latter class, treats chiefly what are called *vidhi* and *prayoga* and consists of digests, commentaries, extracts and studies on special subjects, and the like. The former class, consists of the Samhitās or "compositions" (compendia), that is, metrical works

dealing,...with a number of topics, if not the whole, of the Pānca-rātra system. se

".....of the principal subjects treated in the Pāncarātra, the scientific student will probably find it best to distinguish the following ten:—

- (1) Philosophy;
- (2) Linguistic occultism (mantra-śāstra);
- (3) Theory of magical figures (yantra-śāstra);
- (4) Practical magic (māyā-yoga);
- (5) Yoga;
- (6) Temple-building (mandira-nirmana);
- (7) Image-making (pratisthā-vidhi);
- (S) Domestic observances (saṃskāra, āhnika);
- (9) Social rules (varņāśrama-dharma);
- (10) Public festivals ("tsava) "."

An examination of the principal subjects, treated in the Pāncarātras, will easily show the close relationship of many of these, with the  $V\bar{a}stu$  and the  $\dot{S}ilpa-\dot{s}\bar{a}stras$ .

In the evolution and the development of the Building, the Plastic and the Graphic Arts of India, —— the  $Ved\bar{a}nga$  Jyotisa and the Kalpa (Śulva)  $S\bar{u}tras$ , the Śaiva  $\overline{A}gamas$  and the Śākta Tantras, the  $Pur\bar{a}nas$  and the  $Pa\bar{n}car\bar{a}tras$ , etc., have, among the Brāhmanic Texts, made similar contributions.

Even the Jainas and the Buddhists, did not lag far behind. It will, however, be out of place to make any discussion of the latter sources, here.

<sup>86.</sup> Otto Schrader, Op. cit. pp, 2-3 ff.

<sup>87.</sup> Ibid. p. 26.

#### CHAPTER IV

#### THE PRESENT EDITION

The preparation of critical Editions of the Sanskrit Texts on Silpa (or, Tantra) is beset with many difficulties some of which are of a very serious character.

The language is, on the one hand, obscure and full of technicalities; extraneous aids—in the shapes of explanatory comments and notes which are fortunately so abundant in the cases of other branches of Indian Literature are sadly wanting in the cases of the  $\pm ilpa$  (and the  $T\bar{a}ntrik$ ) Texts. On the other hand, the Manuscripts of these branches of Sanskrit, are mostly corrupt or in mutilated state, due, not only to the loss of art traditions but also among other reasons, to the indifference of the hereditary craftsmen and artists themselves to the literary works on the subject.

There, however, prevails an unfortunate and regrettable attitude of mind which looks down upon these hereditary craftsmen and artists who have carried on with love and veneration even when there were no encouragements, the sacred duty of keeping up for generations, the flames of Indian artistic tradition alive. The Brāhmaṇic theologians have cast down the artists and the craftsmen\*s. The Nītišāstra-kāras have enumerated

<sup>88.</sup> Compare Brahma-vaivarta Purāṇam, Brahma Khaṇṇa. Adh. 10, Jātimālā. (From a MS., collected by the late Prof. Satishchandra Mitra), for the Daulatpur Hindu Academy, "জাতিমালা।" (?) অর্থাৎ পদ্মপুরাণ ও বছবিধ পুরাণ শাস্ত্র হইতে সংগৃহীত। শ্রীমহেশ্চন্ত্র (sic!) বিষ্ঠারত্র কর্ত্তক অমুবাদিত। হরিহর যন্ত্র। চিৎপুর রোড, বটতলা। দন ১২৭৪ সাল,৩২ আষাচ়। Reprinted. বেঙ্গল রায় প্রেস। দন ১৩৩০ দাল। "জাতিকৌমুদী ও জাতিসঙ্কর।" শ্রীবেণীমাধব স্থায়রত্র কর্ত্তক সঙ্কলিত। কুমুদ্বর্ধু যন্ত্র। সন ১২৯৩ সাল, ফাল্কন।

the musicians along with the cut-throats, charlatans and rascals.<sup>89</sup>

And, yet the Śilpa, the Sangīta and the Nātya etc., which have all reputed Rṣis of hoary antiquity, as their founders, owed their birth to divine inspiration. We have, therefore, here, another set of apparent paradoxes of Indian culture, which should provoke serious enquiry.

Very elaborate descriptions are given of the merits (Phala- $\acute{s}ruti$  and  $Artha-v\bar{a}da$ ) for raising pious foundations, or erecting sacred structures such as the dedication of an image that would accrue on the part of the donor,  $(d\bar{a}napati)$ .

"म्वधरी दिजानानु शापिन पतितो सुनि ।
शीम्रख यज्ञकाष्ठानि न दही तेन हेतुना ॥" 1, 3
'পয়ার । यळ्ळकाष्ठ नीख नान ना करत दाक्रारा ।
नार्ष्य रूज्यद रा शिक्र ज कात्ररा ॥ 2
'व्यक्ति(ति)क्रमेण चिताणां सयस्वत्वरस्त्रणा ।
पतितो ब्रह्मशापेन ब्राह्मणानाच कीपतः ॥" 1, 3
'পয়ার । ক্রমভিন্ন চিত্রকোর ।
नांश দিয়া গতিত কবিল বিপ্রবাব ॥ 2

98. For example, see the rare old Nīti-śāstra, *Cakṣusīyam*, fragments of which have been traced and published for the first time—A. S. Ramanath Ayyar: *Chaksusiyam—an Arthasastra*. JBORS Vol. XI, pp. 81—84.

90. तथा हि—योगोपालभहकते 'योहरिभितिवित्तासे'—१८ विलासे—योम्त्यीविभीवमाहात्माः— 'विश्वधर्मोत्तरे। देवस प्रतिमायान् यावनः परमाणवः ; तावदर्षमहस्राणि विश्वजीके महीयते।'

तथा—'श्री हरि॰— ११ विलासे—श्रीसृतिं प्रतिष्ठामाहाकीः— 'मास्तरे । प्रतिष्ठायाः सुराणां च देवतार्श्वानुकीर्तं गात् । देवयज्ञीस्त्रवार्शाप क्लीन विस्त्यते ॥'

तथा-'संबुद्धाभाषित-प्रतिमात्तचण-विवरण्याम्'

यावनः परमाणवी भगवत्क्ष्पेषु विम्बेषु वा । तत्क्षत्तर्भिवे भृतले च नियतं तावनि—॥

-----संपदोऽखिला भुक्ता च सर्वे सुखम्।

प्रान्ते जन्मजराविपत्तिरहितं

प्राप्नीति बीड पदम्॥

dancing have similarly been glorified<sup>91</sup> although the artists and craftsmen themselves, curiously enough, occupy only degraded positions in society.

Thus the preservation of  $\dot{silpa}$  Texts in the hands of the hereditary artists and craftsmen who were looked down upon, was beset with some difficulty. But mistakes and lapses in the Mss. are fortunately seldom, errors of commission, and not a few, may be due to inexpert scribes. Unless and until better readings, supported by substantial grounds, can be suggested, it is not allowable to reject altogether the only available texts which bear the stamp of tradition through a long succession of generations. It is, therefore, very necessary to sift very thoroughly the apparently corrupt and contradictory readings with the entire critical apparatus at our disposal. 92

And when there is a great paucity of materials in the form of Mss., as is the case with the present text  $Devata-m\bar{u}rti-Prakaraṇam$ , it is necessary to formulate some general laws, or, to deduce some principles for future guidance, in preparing a critical edition. Secondly, it is also very urgent to devise ways and means, for interpreting the texts of Silpa, when all extraneous aids are so inaccessible.

Out of a hopeless medley and confused jumble of data, careful scrutiny and repeated efforts enabled the present writer, to deduce a number of most important principles.

<sup>91.</sup> Compare Nandikeśvara's Abhinayadarpanam (Critical Ed. of the Text with Introd., Transl., Notes and Illustrations. By Manomohan Ghosh., Cal. Skt. Series, No. V.), [Nālyapraśaṃsā], śl. 7b—11a (and Engl. Transl.).

For the Saingīta-śāstra etc., also, it is possible to give numerous examples, of such eulogy.

<sup>92.</sup> It would not be, out of place, to compare here, for example, the immense help, which the present writer derived, by subjecting the apparently confusing readings to *Epigraphic* and *Palaeographic* Tests, elsewhere, while preparing his edition of the important Śilpa Text: The *Buddhapratimā-lakṣaṇam*. The Sarasvafī Bhavana Sanskrit Texts, No. 48. (Benares, 1933).

In close analogy to the rules of interpretations, the  $Pari-bh\bar{a}sh\bar{a}s$  of  $Vy\bar{a}karana$  and  $M\bar{i}m\bar{a}m\hat{s}\bar{a}$   $\hat{S}\bar{a}stras$ , we must formulate some rules, for these  $\hat{S}ilpa$  Texts, too.

As the ( $\acute{sil}pa$ )  $V\bar{a}stu$   $\acute{s}\bar{a}stras$  are technical and obscure in language, no violent corrections or half-hazard emendations of texts are warrantable. Similar is the case with the  $T\bar{a}ntrik$  and  $Kindred\ Texts$ .

Some of the first rules, that should be made, may be as follows:—

(a) Not a single syllable should be ommitted or even a half, in the  $(\acute{silpa})$   $V\bar{a}stu$  and the  $T\bar{a}ntrik$  Texts.

#### मात्रालाघवो नाऽनुमन्तन्यो वास्तु-शिल्प-तन्त्रशास्त्रादिषु ।

(b) As in the  $Mim\bar{a}ms\bar{a}$   $\dot{S}\bar{a}stra$ , we should try to account for and harmonise any apparent contradictions. When some of the texts are really contradictory, they may be considered to be due to differences in recensions, sections or topics.

#### सति भिन्नवाक्यत्वे शाखाभेदः प्रकरणभेदो विषयभेदो वाऽवगन्तव्यः।

(c) Corrections should be reduced to the minimum e.g., like addition of an Aksara, as  $a-k\bar{a}ra$  or  $anusv\bar{a}ra$ .

#### स्तोकमात्रा संशुद्धिः । योगोऽकाराऽनुस्वारादीणाम् ।

(d) For determining the correct readings not only the metrical and the grammatical considerations should be regarded as important but also the Epigraphic data are equally valuable.

## पाठनिर्णये छन्दोन्याकरणवत् प्रामाण्यं लिपिशास्त्रस्य ।

Besides these four main principles, other important ones might suggest themselves or be evolved.

Now, we must turn back to the important question of the interpretation of texts. As has been stated before, there is a great paucity of aids to explanation. Commentaries, notes, so far as both the (śūlpa) Vāstu and the Tantra Śastras are concerned, are

very few. Yet these subjects are of so great importance, that some methods must be found out for the correct understanding of these texts.

Speaking from personal experience, the present writer can confidently recommend two very certain methods.

I. The first method is to compare Texts kindred, or, parallel and to compare, them again and again.

By kinship, must be understood similarity as regards essence and spirit, and proximity in point of time and place. For there can be no real comparisons between subjects which have no points of similarity e. g., between a donkey and a mush-room.

 $S\bar{a}drsya$ , similarity, in the most rigorous technical sense, is defined as follows<sup>93</sup>:—

## तद्भिन्नत्वे सति तद्गतभ्योधर्मवस्वं साहर्यम्।

Two objects, though they be different, if they have a sufficient number of common characteristics, might be regarded as Similar. The essence of similarity,  $S\bar{a}d\dot{\gamma}\dot{s}ya$  is this common characteristic  $S\bar{a}m\bar{a}nya\ dharma$ .

Some notable examples of objects with such common features are the Abhinaya-hastas, the Nātya-hastas or Karaṇas, the Śilpa-hastas and the Tāntrika Mudrās, which may be compared with one another. But it would be useless waste of time and energy to try to compare heterogeneous objects and such comparisons will be impossible when kinship etc., are lacking.

II. The second important method of interpretation of obscure passages is to trace these back, if possible, to the Source Books. Especially, when we have to do with compilations, (as is the case, with the present work, the Devatamūrti-Prakaraṇa) which are based entirely on earlier texts, this method is very effective; and it is at once corroborative and corrective; for all citations can be thus checked at once and with absolute certainty.

<sup>93.</sup> See Annambhatta's Tarkasamgraha:

See Mm. Bhīmācārya Jhalakīkar : *Nyāyakośa* (Bombay Skt. Series) S, V. साइग्रम्

By tracing back to their sources, at least about half of the entire text of the <code>Devatamurti-Prakaraṇa</code> could be thus dealt with. The limited time at the disposal of the present writer has unfortunately rendered it impossible to trace and to locate every passage with equal success, though such an eventuality may not be impossible.

Once for all, our lines of action have been determined, and the ways and means devised, we can proceed with greater hopes of success, in preparing the critical edition of the *Devatā-mūrti-Prakaraṇa*. Though rigorous adherence to these above principles for guidance, and the methods of interpretation, may have drawbacks, conjectures and assumptions without sufficient data will be reduced to minimum. Moreover, imagination has little scope for any outlet in the specialised branches of study. The Muses of archaeology and history are too old to mount the *Pegasus*.

With these preliminary remarks, it would now be possible, to discuss the readings of the Devatāmūrti-Prakaraṇa. The passages within inverted commas are due to the present writer.

## [ 41 ]

#### CHAPTER V

#### DISCUSSION OF THE READINGS. पाठविचारः।

Devatāmūrtiprakaraņa (DM.).

प्रथमोऽध्यायः। (Chapter I.)

ślokas, 2, 3 correspond to Mayamata (MM.), Chapter 33, ślokas 8, 9.

Śl. 4 corresponds to MM., Ch. 33, śl. 10.

Śl. 5 corresponds to MM., Ch. 33, śl. 11a, 12a.

वण्डोपलेन कर्तन्ये(?) ब्रह्मकूर्मशि(ले)लेस्त(त)था। प्रासादाऽनलकुण्डादि कर्म कुर्योद्विचक्षणः॥ ९॥

यदि च ''प्रासाद-तल-कुड्यादि'' पाठोऽपि संभवेत तथापि ''प्रासादाऽनलकुण्डादि" पाठः साधीयान् इति मतिरस्माकम् ।

\$1. 8. विमल्जिति पाटश्चिन्तनीयः। मन्ये—''सविल्म्'' इति भवितन्यम्। वर्णविपर्ययस्य, सकार-मकारयोः परस्परभ्रान्तेश्च सर्वत्र आदर्शपुस्तके सम्भवात्। मयमते ''निबल्जावयवा'' पाठोपलम्भात्, सिबल्जिलायाः प्रतिमादावनुपयोगाच ।

अपरं पारिभाविकं 'विमल'मप्यस्ति । किन्त्वेतत् विशेष्यवाचि, न तु विशेषणम् । एतच्छब्द-स्यार्थस्तावत् 'विष्णुधर्मोत्तरे', तृतीयखण्डे, ९०अध्याये द्रष्टव्यः । मन्ये—तद्यन्थीय-३य-खण्डस्य ९०अध्यायस्य ८,९श्लोकद्वयात् अस्य श्लोकस्य च उद्धारः कृतः । तथा 'विमल'-पद्व्याख्यानम्—

| Carriedor Districtor       | , Alexandria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| succidental emercial       | SEASON STATE OF THE SEASON | -                |
| तिलैः सम्भूषिता * या       | तु विचित्रैर्विन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | दुभिश्चिता ॥ ७ ॥ |
| रेखामण्डलसङ्कीणीं वि       | द्धां विमलसंयुर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ताम्॥            |
| विमलं त्रिविधं ज्ञेयं ले   | ोहं कांस्यं च हे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | [मजम् ॥ ८ ॥      |
| या लोहविमलेर्जुष्टा सा     | जनक्षयकारि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | नी ॥             |
| कांस्याभविमछोपेता ज        | नमानविनाशि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | नी ॥ ९ ॥         |
| हैमेन युक्ता दुर्भिक्षं तथ | ।। कुर्यादवग्रहम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ( II''           |

अग्राद्यां ज्वलनालीढां

n c

 <sup>&</sup>quot;विलै: सन्दूषिता' द्वित वा पाद: ।

- ऽती. १ corresponds to विष्णुधर्मोत्तरम्, ३य-खण्डम्, २१—२३क-स्रोकाः ।
  "श्वेतश्च पद्मवर्णश्च कृत्यमोषणसन्तिमः ॥
  पाण्डुरो सुदूवर्णश्च कापोतो सङ्गसन्निमः ॥ २९ ॥
  क्रेयाः प्रशस्ताः पाषाणाः अष्टावेते न संशयः" ॥
- Śl. 15—19a correspond to Śilparatnam (ŚR.), Uttarabhāga (Part II), Chapt. 4, Śl. 1—8.
- डी. १९ क। श्लोकार्थ परित्यक्तमिति मन्ये। तस्य "द्वारं विभज्य दशघा भाग-मेकं परित्यजेत्।" इत्येवंरूपो हि पाठो भवितुमर्हति।
- डी. १९ ख । महाप्रतिमादीनां भूयराः, रमराने, चतुष्पथे च पुजाविधिः शास्त्रेषु लौकिकव्यवहाराच दृश्यते । कोषेषु च वर्त्मवाचकस्य "पद्या"शब्दस्य सत्त्वात्तथा लिपिशास्त्रानु-रोधात्, "चतसूणां पद्यानां समाहारः चतुष्पद्यम्" इति पाठः संघटते ।

तथा शिल्पशास्त्रादौ भ्यशः धात्नां विकरण-व्यत्ययदर्शनात् "पूजयेत्" इत्यत्र "पूज्येत्" इति च पाठः सम्भवेत् । तेनास्य श्लोकार्थस्य पाठ एवञ्जातः—

''वाणवेदकरान् यावचतुष्पद्ये पूज्येत् सुधीः ॥ १९ ॥''

'महाप्रतिमा'प्रमाणं च शिल्पप्रन्थान्तरे, नेपालदेशादसमदुपलञ्घे 'आत्रेयतिलके' एवसुपदिष्टम् :—

"महाप्रतिमाविन्यासं प्रवक्ष्याम्यधुना श्रृणु ॥ दशपञ्चाधिकेईस्तैः प्रतिमा कन्यसी स्मृता ॥ द्विगुणा मध्यमा ज्ञेया ज्येष्ठा तु त्रि[गु]णा स्मृता ॥ अतः परत्न कुर्वीत यदि(दी)च्छेत् श्रेयआत्मनः ॥"

तथा 'शुक्रनीतौ', ''कूर-ास्तरी-पैशाचीमूर्त्तिच्यवस्था''ऽपि द्रष्टच्या<sup>55</sup> ॥

≲ी. 26—31. 'मत्स्यपुराणी'याः, अ० २५९ श्को० १८—२०, पते।

\$\Section 1. 36—43. एते, सर्वेडिप स्रोकाः 'बृहत्संहिता'तो यथा-यथम् उद्धृताः । वृ० सं० BS. (Bibliotheca Indica) अ० ४६ (लिङ्गचैकृते) स्रो० १ —с. Also, herewith compare VD. (Viṣṇudharmottaram) II, Adh. 134, ≴l. 5-9, 13,4-5.

<sup>94.</sup> For detailed information regarding the Atreya-tilakam see the present writer's Buddha-pratimū-lakṣaṇam. The Sarasvatī Bhavana texts Series No. 48. Benares, 1933. Introduction, pp. 5—8.

<sup>95.</sup> Unfortunately, this text is not accessible for the present, so quotation cannot be given. Śukranīti, Ch. IV, Section 4.

Sl. 44. मन्येऽत्र, 'वृक्षवैक्रतमधिकृत्य किञ्चिदुक्तमासीत्। Cf. VD. II, Adh. 136, Sl. 4, 5; 6, 40 etc.; and BS. Adh. 46, Sl. 25 etc. तथास्य श्लोकस्य प्रथमार्द्धस्य प्रणमेवं भवितुं शक्यते—''स्वदेशध्वंसः स्कोटे भवेत्तथा देवपादपानाम् ॥ ४४ ॥''

&l. 45—47. Compare VD. II,  $Adhy\bar{a}ya$  135, &l. 1–5, and II, Adh. 144 &l. 1-2.

Sl.~50-57.~Cf.~also~VD.~II,~Adh.~135,~Sl.~13. 'बृहत्संहिता'-मनुस्त्य संशोधनं कार्यमिति पुनः पाठप्रदर्शनेनाऽलम् । एतेऽत्र श्लोकाः अपपाठबहुलाः । 'विशाख'स्तावत् स्कन्दस्यैव चतुर्भेदस्याऽन्यतमः । See VD.~III,~Adh.~71,~Sl.~3.

Sl. 58. मन्ये—''वत्से नाऽभिमुखे क्रयांद्र यात्राहारे च वास्तुनः।'' इति भवितन्यम्। तथा ''गुर्विणीनाम्'' इति, 'गृहारम्भे वत्सचक्र'विचारस्योपयोगात्। तथा यात्राकाले, ''धेनुर्वत्सप्रयुक्ता''दिवचनेन धेनुवत्सप्रभृतिदर्शनस्य च माङ्गलिकत्वात्।

Compare, also ŚR. II, Adh. I, Śl. 6 ff.

तथा वास्तुराजवल्लभे १९शाध्याये ''गृहारम्भे वत्सचक्रम् ।

सौरादिकं त्रितयमस्य शिरःप्रयुक्तं भानां ततो द्वितयमप्रपदे च दक्षे ।
कुक्षो चतुष्कमिप दक्षिणगे प्रशस्तं पृष्ठे त्रयं त्रितयमप्यथ पुच्छभागे ॥ २३ ॥
पाश्चात्त्रयपादयुगले द्वितयं द्वयं स्थाचत्वारि भानि च ततः खळु वासकुक्षौ ।
द्वे चाग्रवामचरणे द्वितयं च वक्त्रे त्वेचं चदन्ति मुनयः खळु वत्सचक्रम् ॥ २४ ॥
शीर्षस्थिते छखनिवृत्तिरथाग्रपादे शून्यं च दक्षिणककुक्षिगते धनं स्थात् ।
पृष्ठे ग्रुमं भयकरं खळु पुच्छगे भे पाश्चात्त्रयपाद्युगले विविधा गुणाः स्युः ॥ २५ ॥
दुःखं भयं स्थात्किळ वामकुक्षौ भयं विनाशश्च मुखेऽप्रपादे ।
विद्वद्विरेवं खळु वास्तुखाते वत्सस्य चक्रेण निरीक्षणीयम् ॥ २६ ॥"

डी. 59b. "विशेषकाश्च" इति भवेत् ।

## द्वितीयोऽध्यायः। (Chapter II.)

Śl. 1. Cf. Vāsturājavallabha, Adh. 10, Śl. 1

छाया-वा-णू-रेणु-केशाग्र-लिक्षा-यूका प्रोक्ता स्याद्यवस्त्वङ्गुलश्च । छायादिभ्योऽष्ट्यमानस्य वृद्धिः प्रोक्तो हस्तो जैनसंख्याङ्गुलेश्च ॥ १ ॥ Śl. 2 corresponds to ŚR. II, Adh. 4, Śl. 51

डी. 4. "कीर्त्तमुखं त(ता)लमुखम्" इत्यपि पाठो भवितुमर्हति। कीर्त्तमुखं तावत् "नरसिंहमिवापरम्", व्यात्तमुखोऽलङ्करणविशेषः। तस्योत्पत्तिः प्रयोगश्च शिल्पशास्त्रेष्वनु-सन्धेषः ।

śl. 4-13 a. Compare ŚR., Part II, Adh. 4, Śl. 37-50.

🖇 ७ १ वि. "नीला" इति भवितन्यम् , 'लीले'ति नाम्नयाः देन्याः कुत्रापि अनुपलम्भात् ।

तथा ''पाञ्चरात्रागमे<sup>7</sup> नीला, श्रीः, सुमिश्च'' पर-विष्णोः शक्तिरूपेण निर्दिष्टाः । नामैकदेशग्रहणेन यदि च 'नीला'शब्देन 'नीलसरस्वतीति नाम्न्याः तारायाः' ग्रहणं भवेत् तथापि तान्त्रिकदेवतानां नास्ति अत्र प्रसङ्गः ।

सत्यं 'बृहद्ब्बह्यसंहिता'यां २य-पादे ४थेंऽध्याये १४४—१९९श्लोकेषु 'लीला'देव्याः(?) प्रसङ्गोऽस्ति । तन्नाऽपि 'लोला'-पदस्य 'नीला' इति पाठान्तरं दृश्यते <sup>98</sup> ।

 $\pm 1$  9a. ''जिनेन्द्राश्र'' इति पाटः स्यात् , 'तकार'-'नकार'योर्भ्रमसम्भवात् ; अत्रैव ग्रन्थे जिनप्रतिमानां च स्थापनविधानात् । ४थांध्याये २५-स्रोके द्रष्टन्यम् ।

## तृतीयोऽघ्यायः। ( Chapter III. )

śl. 1-2 correspond to MM. Adh. 33, śl. 38-40.

Śl. 9-17. अथ देवताहष्टिस्थानम्।

Compare MM. Adh. 7, ही. 30ff, पददेवताविन्यासः । ''समानि यानि भागानि चतुःषष्टिवदाचरेत् । असमान्यपि सर्वाणि चैकाशीतिपदोक्तवत् ॥ ३० ॥''

इत्यारभ्याध्यायान्तरपर्यन्तं द्रष्टव्यम् ।

<sup>96.</sup> O. C. Ganguly: The Kirlimukham, in the Rupam (now defunct), No. 1. The Ind. Soc. of Oriental Art, Calcutta.

<sup>97.</sup> See F. Otto Schrader: Introduction to the Pancaratra and the Ahirbudhnya-Samhita. Adyar, 1916, pp. 53—55.

<sup>98.</sup> बृहद्भवसंहिता। नारदपञ्चरावान्तर्गता। Anandāsram Skt. Series, No. 68, 1912. PP. 68—69. तत्वेव १७३-स्रोक:—

<sup>&#</sup>x27;'गोपायति जनान्यसात् प्रपन्नानेव दोषत:। चतो गोपीति विख्याता १ जीलाख्या परदेवता॥''

ईरी. 18b. ''वाक्यभेदो न कर्त्तन्यः'' इति मनसि निधायकवाक्यताञ्च अनुसन्धायैवं संशोधनं कृतम् ॥ १८ ॥

St. 24-27. [देवतास्थापने दिङ्निर्णयः ]

Compare  $M\bar{a}nas\bar{a}ra$ , IX, 387 ff.; also,  $V\bar{a}stur\bar{a}javallabha$ , IV, 13.

"ब्रह्मविष्णु शिवेन्द्रभास्करगुहाः पूर्वापरास्याः श्रुभाः प्रोक्तौ सर्वदिशामुखौ शिवजिनौ विष्णु विधाता तथा । चामुण्डायहमातरो धनपतिहैं मातुरो भैरचो देवा दक्षिणदिङ्मुखाः कपिवरो नैर्ऋत्यवक्तो भवेत ॥ १३ ॥"

र्श. 28. वथाशक्ति पाठ्युद्धिः प्रदश्यते लिपिशास्त्रादीननुस्तय ।

''ज्ञात्वा सर्वं(म)स्थापि येन रीत्या देवा दैत्या मानुषाद्याश्च सर्वे । द(द्या)त्मानं व्यापकं सृष्टिकारं स्थापी(पि)-दृष्ट्या (दृष्टा)-विश्वकर्मा(मोणं) श(तं) वन्द्याः ॥ २८ ॥

हरः, आत्मा येन तम् । स्थापी स्थापकः, शिल्पी । द्रष्टा कविः, विश्वकर्मा । रं बन्धाः वन्दनं कुर्याः । सर्वत्र शिल्पशास्त्रे यु विकरणव्यत्ययः पद्व्यत्ययश्च ।

# चतुर्थोऽध्याय:। (Chapter IV.)

- ्री. 1. दृष्टं शिवस्यैव चन्द्रशेखरत्वम् । तथा मन्ये, ग्रन्थमध्ये कुत्र कुत्रचित् 'द'-कार-'र-'कार-योभ्रोन्तिदर्शनात् , ''स्तोकमात्रा संशुद्धि"-रिति न्यायात् , ''चारुशेखरः" इति पाठः साधुतरः ।
- र्श. 2. सत्यं 'रूपमण्डने' १९ भेदेने'ति पाठोऽस्ति । तथापि प्रन्थकारः यथेच्छं परिवर्त्तनं कृतवानिति मत्वा 'प्रभेदोक्तया' इति पाठोऽस्माभिरङ्गीक्रियते ।
  - Śl. 3-4 correspond to 'स्पमण्डनम्'—

''दक्षिणाधः करात् स्रष्टा जपमालां तथा स्रुचम् । पुस्तं कमण्डलुं धत्ते सकूर्वः कमलासनः ॥''

<sup>99.</sup> The Rūpamandanam has been quoted at length by T. A. Gopinatha Rao: Elements of Hindu Iconography. We have depended chiefly on these quotations, they being authentic and providing another version.

तेन च, ग्रन्थमध्ये 'त-'कार-'न'-कारयोरेवम् 'उ'-कार-'ऋ'-कार-'र'-काराणां परस्पर-आन्तिदर्शनात् ''कूर्च-कलापकैः सार्छम्'' इति पाटः क्रियते ।

St. 3, 5, 6, 7. ब्रह्मणो हस्तेषु युगपत् श्विति(वेद-)पुस्तकयोरेकत्रानुपयोगात्, तथा 'रूपमण्डनीये' पूर्वश्चोके 'खुचित'तिपाठदर्शनाच 'श्वितिः' 'श्विच'रिति उभावेवाऽपपाठौ, इत्यस्माकम् आश्वद्धा । 'श्वृचि'शब्दः कोऽपि कोपेषु यदि ठक्ष्यते, स एव पाठः साधुतर इति मन्ये ।

St. 1. 'विष्णुधर्मोत्तरे' तृतीयखण्डे ७१अध्याये 'विश्वकर्मणो' ध्यानसुपळस्यते ।

St. 8. 'रूपमण्डने'ऽपि अविकलमस्ति।

डी. 14, 15. 'रूपमण्डने' प्रायेणाऽविकलमस्ति । तथा 'गणेशः स्यात्' 'ग्रहांश्चेत्र... न्यसेत्' 'पेशान्ये कमलादेवीम्' इति पाठभेदाः । किन्तु ब्रह्मायतने 'ग्रहाणां' 'गृहाणां' चात्र किं प्रयोजनम् ? तेन, ''गुहञ्जेव'' (कार्त्तिकयम् ) इति पाठोऽवश्यमेव भविता ।

র্মা. 16---20. प्रायेणाऽविकलं 'रूपमण्डनादु'खुताः । प्रधानपाठभेदाश्च प्रदर्श्यन्ते--

'पद्मं स्रक् पुस्तकं दण्डं सत्यो वामेऽथ दक्षिणे।
सञ्यापसन्ये करके प्राग्वत्सधर्मकः॥ (17)
अक्षं पद्मागमौ दण्डं करें धेत्ते प्रियोद्भवः।
—स्वन्फलकेर्यज्ञः स्यादायुधेः शुभैः॥ (18)
—स्त्र—खेटदण्डेर्विजयनामकः।
———— खेटकं ————॥ (19)
——ः पाशाङ्कशौ दण्डो भवे स्यात् सार्वकामिकः।
——— पाशपद्मैर्विभवस् ———॥ (20)

तेन पाठभेदाः। (१७%)के) दण्डं सत्य-(१८)-पद्मागमदण्डान् ; करतलैक्द्रहेद्भवः? —सुवाफ्लैः यज्ञश्च ; (१९) भरेत् (२०)—ाङ्क्षुश्चदण्डान् भूयश्च(—ाङ्क्षुशान् दण्डं), —ाङ्क्षुशे —त्यले विभवः—।

st. 21—34 [अथ द्वादश सूर्यमूर्त्तयः] taken from Visvakarma-sāstra 100, verbatim. तत्र प्रधानाः पाठभेदाः— (२१) जगस्प्रकाशकस्सूर्यो जायते —र्यथा ॥ (२२) सा धात्री—॥ (२३) चास्या —। मेत्री ——॥ (२४) — सपद्योः पाणिपञ्चवैः॥ (२५) —सव्ये——। (२७) —भवेत्सम्मता—॥ (२८) यस्या दक्षिणतश्यूलं — छदर्शनः। भगमूर्त्तिः— - श्रुभा जय !॥ (२९) विवस्वन्यूर्त्तिरेषा स्यात्॥ (३०) —स्य

<sup>100.</sup> The Viśvakarma-śāstra has been quoted by T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.; the work has been published many times—see Note 27, Supra.

भवन्मूर्त्त-। (३२) सुचं च — होमजकालिकाम्। —भजेत्सा स्यात् पद्म—॥ (३३) एपा स्याद —॥ (३४) — सविता दशमस्मृतः॥ एकादशस्तथा त्वष्टा विष्णुद्धीदश उच्यते।

अत्र ग्रन्थे 'विश्वकर्मशास्त्रा'त् कुत्र कुत्रचित्पाठभेदो दृश्यते । तेन अस्माकं मते, (२२ इलोके) स्था(त्री) तथा (३२) होमज-नीलकम् इति पाठभेदौ भविष्यतः, 'लु'-कार-'न्'-कारयोर्भमदर्शनात् ।

एते देवाः स्वस्थानस्थाः अभीष्टानि परस्थानस्थाः विद्वानि प्रयच्छन्ति इत्यर्थः ॥

 $\pm 1.42 - 46.$  'रूपमण्डन'ात किञ्चित परिवर्त्तिताः।

( ४४२छोके ) तर्जनी हो व(न्न)ानां——। (४५) तर्जन(ी)हो पद्मानां—चित्रको—। (४६) तर्जनी हो किरणं दण्डमक्षिकरणो भरेत्।

इति संशोधनानि क्रियन्ते 'रूपमण्डन'मनुस्त्य।

ई। 47—57. 'शिल्परत्ने' उत्तरभागे २९अध्यायस्यैते १४१क—१५२२छोकाः । कुत्र कुत्रचित् भेदा अपि दृश्यन्ते । तद्यथा—

(४८२छोके) — पृथुद्रीम्। (५०) पुस्तकं—। (५३) ततो — ग्रुकश्च—। (५५) सौरिं नील — चतुर्भुंजम्।

तत्र (४९१छोके) 'मेषंगमः' इति पाठो भनितुमहिति।

डी. 53. 'शिल्परत्ने' उत्तरभागे २९अध्यायस्य १४७३लोकः। तत्र 'गृधाः —
 कार्या—।' इति पाठभेदौ । 'गृधाः' पाठात् 'प्रहाः' साधुतरः।

#### इति नवग्रहाः।

 $\pm 1.59-66$ . 'रूपमण्डन'ात् कुन्न कुन्न विशेषाः सन्ति । मन्ये, सर्वेऽपि क्लोकाः तस्मादेव उद्धृताः । (६२२ळोके) —— कित्तकां — । —श्वानारूढं — । (६३) नक्रा— ॥ इति पाठभेदाः प्रधानाः, सर्वत्र कारकन्यत्ययश्च ।

इति दश दिक्पालाः।

### पश्चमोऽध्यायः। (Chapter V.)

- Śl. 8—13. Compare Padma-purāņam, Pātālakhanda, Adhy. 10, Uttarakhanda, Adhy. 127; Brahmavaivarta-P., Prakṛti-khanda, Adhy. 19; Garuda-P., Adhy. 45; for descriptions of the Caturviṃśati-mūrtis of Viṣṇu. 101
- \$1. 18—20. Quoted from Skanda-purāṇam, 102 with minor changes.
- Sl. 21. Quoted from Brahma-purānam, 102 with minor changes.
- Sl. 22. Quoted from Skanda-purāṇam, 102 with minor changes
- Sl. 26. From the Vaisvānara-saṃhitā, Purāṇasaṃgraha, Nṛṣiṃha-purāṇa, Brahmāṇḍa-purāṇa. 102

### "गुक्काभश्रातिशोणभ इति क्रचित् पाटः। नान्तरीयके संख्यने।"

- Śl. 27. Quoted from Brahmavaivarta-purāṇam. 102
- Sl. 28. Quoted from Padma-purānam. 102
- Śl. 29. Quoted from Brahma-purāņa; Brahmānda-P.102

''रखात्रयपरिवृतो देवः पद्मेन लान्छितः।'' इति पाठाः।

र्टा. 30-31. ''हेमाद्रौ विष्णुप्रोक्तो"<sup>103</sup>।

इति स्तोकमात्रं ग्रन्थान्तरेभ्यो दर्शितम् । मन्ये, आकरप्रन्थानुसन्धानकोविदैः सर्वेऽपि श्लोकाः प्राप्स्यन्ते । समयाभावात्, बाहुल्यभिया च, अलमधिकेन ।

<sup>101.</sup> See Rādhākāntadeva's Śabdakalpadruma, under Śūlagrāma.

<sup>102.</sup> See Prāṇatoṣaṇā (PT.), a modern but authoritative Tūntrika Nibandha, by Rāmatoṣaṇa Vidyālankāra under the patronage of Prāṇakṛṣṇa Viśvās of Khaddaha, on the Ganges (Bhāgīrathī). Rāmatoṣaṇa was the great-grandson (vṛddha prapautra) of the celebrated Āgamavāgīka Kṛṣṇānanda, the author of Tantrasāra, one of the best existent Tūntrika Nibandhas, compendiums on Worship and Rituals. See PT., Pañcamakūṇḍa, Caturtha Pariccheda, Śūlagrāmaprakaraṇa, (Vasumatī Ed.), pp. 348—57.

<sup>103.</sup> See PT., p. 357. "पिवमेशत वर्णभेदेन पूजने सूर्रिविशेष उचते हमादौ विश्वप्रोत्तो।"

तथा, 'मत्स्य'संबन्धीय-९१क्लोकस्थले 'जनार्दन'संबन्धीय-९२क्लोकपाठे क्रमभङ्गदोषस्य परिहारो भवेत् ।

 $\mathcal{S}l.$  64, 65, 67, 68. Taken from the VD. III, Ch. 54. Also, compare Hemādri,  $D\bar{a}nakhandam$ .

तथा 'विष्णुधर्मोत्तरे' पाठभेदाः ( वि० ध० । ३यख० । अ० ५४ । ) स्ततः ॥ ६४ ॥ (२ वि० घ०) —० हयविभूषणः । (३ ?) कलापेन विवर्जितः ॥ ६९ ॥ (४क) पूर्णकुम्भञ्ज ( ४ख) —०द्वये तु — — तथास्य रचिता०─॥ ६७॥ (५क) तथास्य १ भगवान् — ०घरो करो । (५ख) १(यदा इति पाठः।) नि कर्तन्यो कर्तन्यो देवपाद्धरो । ६क ] किञ्चि --॥ ६८॥ (६ख)" तथा 'हेमाद्रौ दानखण्डे' उद्धृताः पाठाः — ''सूस्थजानूई जानुश्र प्रभासंस्था तु सौवर्णकळापेन विवर्जितः ॥ ६५ ॥ \* विवर्धितः कवित्पादः । छन्नन्ते विष्णुः पुरश्चेत् कार्योऽसौ द्विभुजो रचिताञ्जिलि 'रिति पाठः।

एवं पाठान् विचार्य (६९२छोके) ''कलापैर्न विवर्जितः'' इत्यस्माभिः शुद्धत्वेन परि-कल्पितः। 'पक्षद्वयविभूषितः,—०विभूषणो' वा गरुडः कथं 'कलापेन विवर्जितः' स्यात्। एवं सित च तस्य सौन्दर्यद्वानिर्भवेत्। न हि गरुडो दुर्दर्शनश्च कदापि, पक्षान्तरेऽसौ भीम-कान्तश्च दृश्यते। एतद्विचार्य, एकवाक्यतां चानुसन्धाय, अस्माकं सते ''कलापैर्न विवर्धितः'' इति पाठ एव साधुः।

तथा "यदास्य — — (६८ क)" पाठः साधुः।
तदनन्तरं श्लोकार्धः परित्यक्तः—"[न कर्तन्यौ कर्तन्यौ देवपाद्धरौ।]।" समीचीन-

D-7

<sup>103</sup>A. Hemīdri: Caturvargacintā-maņi (Bibliotheca Indica), A. S. B.

मेतत्, यदा गरुडो विष्णुसुद्वहेत् तदा चाऽस्य पादौ ध्रियेतेति । द्विहस्तस्य गरुडस्य युगपत् छन्नकुम्भधारणं विष्णोभारवहनं च हस्तसाहाय्यं विनाऽसम्भवात् तेनैवमन्वयो भवितुमर्हति—

'यदास्य पृष्ठे भगवान् भवति, तदा गरुडस्य करी छत्रकुम्भवरी न कर्तव्यी' इति ।

 $\mathcal{S}l.$  71. Taken probably from  $\mathcal{S}ll.$ , 108B Part II, Ch. 25,  $\mathcal{S}l.$  111, 112a.

तत्र पाठभेदाः "—० जिन्युपवीती — कृतकमण्डलुः। — महोद्रः 1080 ॥ ७१॥

पुरुषो वामनाकारस्तथा ( ब्राह्मग-)बट्टः महोदरः एव भवति ।

St. 72. 'रूपमण्डने' 108a रामस्य दाशरथेस्तथा बलरामस्य एवं वर्णनं प्राप्यते—

'रामश्रारेषु धक्छ्यामः ससीरमुसलो वलः।' तेनाऽस्माकं मते 'राम'स्य रलोकार्धा-दनन्तरं (७५१ लोके) बलरामस्य अनन्तवलरामस्य वा वर्णनमासीत्। तस्य च रलोकार्धं भ्रमात् परित्यक्तं, मन्ये। बलरामस्येव आयुधी सीरमुपली।

\$1. 72-74. 'शिल्परता'दुधतं 1035 सन्ये । \$R. II, Adhy. 25, \$1. 112-115. तत्र पाठभेदाः—

(७२) —शोभितम्। (७३) —०फुह्ललोचनां।

Sl. 76. 'शिल्परले'  $^{10Bc}$  ७४२लोकस्यानन्तरं २लोकोऽयं विन्यस्तः । तेन प्रमाणा-स्तरमिद्म, अस्माकं मते स्थानन्यत्यासस्य । SR. II, 25, Sl. 116.

 $\pm i$ . 77-80, 82. 'शिल्परबा'दुद्धृताः ।  $\pm i$ R. II, 25,  $\pm i$ l. 117–121a.

श्र. 83-85. "शिल्परत्नसंयोजिते किंसिश्चिद्व प्रन्थे" 104. तत्र पाठमेदाः—

(८३) प्रमत्तवद्ने०—। (८४) — ०ळिन्विनौ —। — वामे शंखं —॥ (८९)—(गदां रम्यां ) लिखेचित्रविशारदः॥

103a. See T. A. G. Rao: Op. cit.

103b. Quoted, also, by T. A. G. Rao:  $Op.\ cit.$ , apparently from another version of SR, which sometimes gives better readings. — ofist should really refer to the Devi, who is astonished, with her Lord's Prowess. Also, in SR.

<sup>103</sup>B. Srī Kumīra: Silparatnam, Trivandrum Skt. Series, No. XCVIII. Part II.

<sup>103</sup>C. These quotations are also given in T. A. Gopinatha Rao: op. cit., presumably from another version of SR.

<sup>103</sup>c. Both, in T. A. G. Rao: Op. cit., and SR.

<sup>104.</sup> Quoted in T. A. G. Rao: Op. cit.

- Sl 86 90. विष्णुधर्मोत्तरे ३यखण्डे ८१अध्यायादेते ( रखोकाः, २—७) गृहीताः । तत्र पाउभेदाः—
  - (८६) शेषपन्नगतल्पगः 104a । फणापुञ्ज०—दुर्निरीक्ष्यशिरोधरः 104a ॥
- (८७ख) विष्णुधर्मोत्तरे ३य-ख० ८१-अ० (३—४)श्लोकयोः पादैकैकं परित्यक्तम् । तद्यथा—
  - (८७) स्वस्वलक्ष्म्युत्सङ्गगतः प्रभो । तथापरश्च कर्तन्यः स्वस्वप्रभोः 104b ।
  - (८८क) एको भुजोऽस्य कर्तन्यस्तत्र जानो प्रसारितः 1058। तथापस्थ — प्रसाधितः 1058।
  - (८९क) तथा चान्यः करः कार्यो देवस्य तु शिरोधरे 106a। तथैवान्यः — ०धरः 106b।
  - (८९ख) तथैवास्यापरो 1072-७।
  - (९०क) सर्वपृथ्वीमये देग्याः प्राग्वत् कार्यः 108a — पृथ्वीमयो देवः — 108b।
  - (९०ख) नाल्लानो — 109a-b।
- ईर. 91.93. 'रूपमण्डन'हिदोपो नास्ति । केवलं कुत्र कुत्र कारकव्यत्ययः कृतः । संख्या-क्रमयोवी व्यत्ययः दृश्यते ।
- डी. 94-115. 'रूपमण्डन'ात् कुत्र कुत्र विशेषाः। तेषां च प्रदर्शनं श्रीमिहः टीकाकारैः विस्तरेण कृतम्। इत्यलमधिकेन॥
- \$1. 116. एतदनन्तरं यह दृश्यते "इति विष्णुप्रतिहाराः", तस्य स्थानन्तु पूर्वश्लोकात्(११९)अनन्तरं भवितुसुचितमेव । यतोऽयम् अन्यश्लोकस्तु आशीर्वचनरूपः पृथक् वर्तते ॥

# षष्ठोऽध्यायः। (Chapter VI.)

 $\pm 8l$ . 1, 2a, 2c. 'रूपमण्डन'ाद गृहीताः  $\pm 100$ , कुत्र कुत्र विशेषोऽप्यस्ति । 'रख' इत्यंशो नास्ति तत्पुस्तके तत्र पाठभेदाः—(१)—०युतं कुर्याद्वास्तः—॥

<sup>104</sup>a—109a. Readings quoted, from the printed Ed. of the VD. (Śri Velikajeśvara Pr.).

<sup>104</sup>b—109b. Readings quoted, from the VD. from another and presumably better version, in T. A. G. Rao: Op. cit.

<sup>110-115.</sup> These quotations are all from T. A. Gopinatha Rao:

- (२क)— -कुण्डलाभ्यामल०-। 'रूपमण्डने' (२ख) नास्ति ।
- (२ग) सद्योजातं - ०पाणिकम् ॥ २ ॥
- $\pm i$ . 3-5. 'रूपमण्डने'  $\pm 11$  कुत्र कुत्र विशेषः । तद्यथा—
- (४) जटाचन्द्रघरं कुर्यात्— । वामदेवं—॥ (५) सर्वाकः रक्तः –॥ 'रूपमण्डने' प्रथमचतुर्थपादी न स्तः।
- $\pm i$ . 6-12. 'रूपमण्डने' कुन्न कुन्न भेदः । तद्यथा—
- ( ६श्कोंके )— व्दर्न—। — ्कुण्डलमण्डिताम् ॥ (७ख) यो वस्ते— गले—्कमालिकाम् ॥
  - (८ख) पिङ्गाक्षं-॥ (९) ०कः ०कश्चेव पादस्तस्य न्पुरौ । रूपकं कुर्यात्कालः -॥
- (१०) रिपोस्सङ्घं —॥ (११) —च कपालञ्च—पाश एव च।—०व्यमिदं शस्तर-॥
- (१२) परशुः खड्गो दण्डश्रवारिमर्दनः। राम्नाण्येतानि चत्वारि दक्षिणेषु करेषु च॥ अस्माकं मते, (७म-श्लोके) 'योऽनिशं,' तथा (१२) 'दण्डं' इत्युचितौ पाठभेदौ। (६-क्लोकस्य प्रथमपादे) छन्दसश्र पातः परिहर्त्तव्यः।
- Sl. 13, 14. 'रूपमण्डन'। झेंदो  $^{112}$  नास्ति । द्वितीया-स्थलेषु तत्र प्रथमान्तपाठ इति विशेषः ।
  - Śl. 15, 16. 'ख्पमण्डन'ात् 113 द्वन्न कुन्न भेदोऽस्ति ।
- (१५ख)—मृत्युञ्जयं—०न्द्रभृषितम् ॥ (१६) —०मक्षमाला च दक्षयोः करयोस्स्मृतः । — —०कां वामे—मुद्राकरद्वयः ॥
  - श्री. 19. 'ख्पमण्डन'ात 114 किचिन्मात्रं मिन्नः। तद्यथा—
  - (१९) --०र्भुजो --०बाहुः--०पादाक्षपाणिकः । --०ह्रस्तोऽसौ किरणाक्षस्त्रिलोचनः ॥
  - डी. 20. '- ( भक्ष्यन्तं ) महद्रयम् ॥ २०॥' इति मतेऽस्माकं पाठः कार्यः ।
  - Śl. 21, 22. 'ब्लमण्डन'ात् 115 कुत्र कुत्र विशेषः।
  - (२१) वस्र कुर्यासित्र -। (२२) खड्गं धनुः शरं खेटं श्रीकण्डं विश्रतं भुजैः ॥
- ही. 25, 26. अस्माभिरनेकानि 'सदाशिव'ध्यानानि समासादितानि 116। किन्तु ध्यानमेतत् न दृष्टपूर्वमासीत्। अपरध्यानान्यनुस्तय संशोधनं क्रियते।

Op. cit., which represents the Rūpamaṇilana, in another and somewhat different version, apparently.

<sup>116.</sup> See the present writer's Monograph, Sadúsiva worship in early Bengal: A Study in History, Art and Religion. J. P. A. S. B. (New Series), Vol. XXIX, 1933, No. 1.

(२९) पद्मासनं शिवाच्छायं a-। पञ्चवक्तं असीःशक्तिः -॥ (२६) - • सूत्रञ्च-। इच्छाज्ञान[क्रिया]क्लस्प्तिनेत्रं टज्ञानतोऽर्णवम् ॥

सदाशिवस्तावत्व ''गिरिजाऽभिन्नदेहः," ''bइच्छाज्ञानिक्रयाशक्ति-न्रयसंक्ल्प्सछोचनः," ध्यानान्तरेषु प्राप्यते । तथा 'cज्ञानन्तु शङ्करादिच्छेत् मोक्षमिच्छेत् जनार्दनात्' इति स्मर्यते, तेन सदाशिवोऽपि 'ज्ञानार्णवः' भवित्रमर्हति ॥

- शी. 30a. '( विष्णुघर्मीत्तरे ॥ )' इति गोपीनाथपादैरुक्तम् 117 । किन्तु दुर्भाग्य-वशात् भूयशोऽनुसन्धानं कृतविद्वरस्माभिरेतदु ध्यानं तत्र अन्यत्र वा सर्वं न समुपलन्धम्। कुत्र कुत्रचित् (२७-३०) इलोकानाम् आभासमात्रं वर्त्तते । तथापि गोपीनाथपादानां वाक्यं प्रासाण्यम् ।
  - Sl. 31, 32. 'खपमण्डने' 118 अपि। क्रन्न क्रन्न भेदो दृश्यते—
  - (३१) '-वक्ष्ये उमया-। मातुलिङ्गं-धत्ते-॥' एतदनन्तरं 'रूपमण्डने' श्लोकान्तरं हरयते मोऽत्र परित्यक्तो यथा-

'आलिङ्क्वामहस्तेन नागेन्द्रं दितीये करे। हरस्कन्धे उमाहस्तो दर्पणं हितीये करे॥'

'मृङ्गिरिटिं — ० न्निर्मासं नृत्यसंस्थितम् ॥' (३२ख)

Sl. 33, 34; 35a. 'क्रुडणशङ्कर'ध्याने तथा 'क्रुडणकार्त्तिकेय'ध्याने त प्रन्थ-स्यैतस्य महद्वैशिष्ट्यम् । नेदम् अन्यत्र कुत्रापि अस्माभिर्दृष्टपूर्वम् ।

Sl. 36-41. 'मत्स्यप्रराण'ाद्र<sup>119</sup> विशेषोऽल्प एव । तद्यथा-

(३८) — - दचाद्रदास्तरः । शङ्कञ्जैवेतरे —॥ (३९) — - मणिभूषणम् । दक्षिणार्धे — - ० मर्द्धेन्दुकृतभूषणम् ॥ (४१) - कट्यर्धं कृत्तिवाससम् ।

 $\pm 81$ .  $\pm 42$ ,  $\pm 43$ ;  $\pm 44$ — $\pm 46$ ;  $\pm 47$ - $\pm 48$ . ज्यानत्रयेष्वेतेषु च ग्रन्थस्य वैशिष्ट्यं वर्त्तते। कुत्र कुत्रापि पाठानां संशोधनानि कार्याणि। तद्यथा-

Especially, see, Appendix II. शिवहपवर्षनानि, Descriptions of Siva, pp. 225-242; and Appendix VI. A. Description of Sadasiva (Translation); B. (Detailed Rituals for Worship and ) Description of Sadasiva. पुराणोत्ता सदाशिवपूजापद्धति:। (Translation), pp. 253, 54.

<sup>117.</sup> T. A. G. Rao: Op. cit.

<sup>118.</sup> Ditto.

<sup>119.</sup> Matsyapurāņam (Vangavāsi Ed., Cal.), Adh. 260, Śl. 21a-27a; 27b is omitted.

( ४२ श्लोके ) 'तनुरुपेक-नि॰--' (४४) 'ऋ(ज्वा)मुखगतः' 120 ।

(४६) 'एवंविधोऽयं कर्त्तव्यः —०प्रदः॥' (४८) '(मृ)णालोखूं' इत्युचिताः पाठाः स्युः। कारकाणां क्रमभङ्गश्च परिहर्तव्यः।

 $$51. \ 52, 53: 54, 55.$$  'रूपमण्डने'ऽपि  $^{121}$  प्रायशः एवंरूपाः सन्ति । टीकाक्विसरपपाठाः शोधिताः ।

ईी. 56, 57. 'विष्णुवर्मोत्तरे'। ध्यानमेतत् यथायथं प्राप्यते ।

डी. 58. अत्रापि प्रन्थस्य वैशिष्ट्यं वर्तते । कृष्णशङ्करयोः संयोगमूर्त्तीनामन्य-त्राडदर्शनात् । सन्ये, ९८ख-२लोकार्द्धं 'ज्ञेया द्विजन्मनो बुधैः' ॥ इति पाठो भवेत् । तत्र 'द्विज' इत्यक्षरद्वयं तु निश्चितमेव ।

ईत. 59, 60. 'शिल्परत्ने' उत्तरमागे, अ० १ श्लो० २० आरभ्य, अनन्तरं, तथा
अ० २ श्लो० १३, १४ इत्येते दृष्टव्याः ।

्री. 65, 66. 'शि॰ र॰' उ॰, अ॰ १ रलो॰ ४२ आरम्य अनन्तरं, च द्रष्टव्याः । विद्र्यः विर्विक' इतिनामा कोऽपि वृक्षो नास्ति । 'चीरिः, चीरः, विरश्च' बिल्वान्तरम् आयुर्वेदीय- (वैद्यक्त-)निवण्टुपु ः प्राप्यते । तेनाऽस्माभिः 'वीर्यक'-पाठः प्रामादिको न वा निश्चेतुं नेव शक्यते । अन्यः 'वीरा'-तामलकी-तमालोऽप्यस्ति निवण्टुपु । ध्रुपविशेषोऽयं तक्षणकर्मणि अनुपयोगी ।

७३. १३. 'मृत्युञ्जय-विजय[ो ] क्रमात्।' इति पाठः स्यात्।

र्धा. 84-86 ; 87-89. 'मयमते' अ० ३३२लो० ४०—४२, तथा ४३—४५२लोकाः तुलनीयाः। मन्ये, तस्मादेव प्रनथात् एते गृहीताः। तत्र पाठभेदाः—

(८४)-शिवायतम् । मानानि ॥ (८६) भृतगङ्गाग्निः । सार्वकामिकं ॥

र्डा. 98, 99. 'शि॰ र॰' उ० १२१, अ० २ इलो॰ ११३—११७क-श्लोकाः; तथा 'मयमते' अ० ३३-रलो॰ ६२ख—६३-रलोकाः तुलनीयाः। मन्ये, पुस्तकयोरेतयोः रलोका एते गृहीताः। 'शिल्परत्ने एकोनिर्जिशाध्याये' (११३—११७क) रलोकानां च उल्लेखो डश्यते।

<sup>120.</sup> The चनु ?? Ju and बामुख Îmukha are the names of स्थान posts and स्थान्त postures for images. Cf. Silparatnam, Bk. I, Adh. 46, Sl, 61. 'चन स्थान् संमुखं स्थानम्'.

<sup>121.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>122.</sup> Ib .: Op. cit.

<sup>123.</sup> See **राजनिवण्टसहितो धन्यन्तरीयनिवण्टः।** शानन्दाश्यमसंस्कृतग्रसावित. ग्रसाङ- २२। शक १८९८ । Also see, वनौषधिदर्पण । अभिनवनिवण्टु । राजवैदा श्रीविरजावरण गुप्त काव्यतीर्थं कविभूषणक्रत । वितीय संस्करण । वङ्गाव्द १२२४ ।

<sup>124.</sup> Also quoted in T. A. Gopinatha Rao: Op. cit., (but) from (a different version of) Śilparaina, Adh. 29.

श्री. 132 133. 'मत्स्यपुराणे' 125a अ० २६२, व्लो० १३—१६क, द्रष्टव्याः।

 श्री. 134-138 आदर्शपुस्तकं विना यथाशिक श्लोकानां पाठशुद्धिः क्रियते, केवलं लिपिशास्त्रं वास्तुशास्त्रं च विचार्य । तद्यथा---

(११६२को०) कण[ ]कं सार्धद्वयं भागे [भोगे]कञ्च(कं भि)त्तिका सता ।
द्विभागं चान्तरपष्टं कपोता विद्वि(द्वि) सार्धकाः ॥ (१३६)
अर्धपंचम(चं) ग्रास(साग्र)पष्टि — ॥ (१३७)
— ०पष्टि कार्या कर्णके तु भार्ग(ग)[र्घ]कस् ।

— १ त[त्] म(स)शङ्किते (संज्ञितम्) ॥ (१३८)

कपोत <sup>125b</sup> स्तावत् तत्पिक्षिविशेषाकारोऽलङ्करणभेदः बन्धविशेषो वा । तस्य वर्णन-व्यवहारादयः वास्तुशास्त्रेषु अनुसन्धेयाः । यन्थमध्ये भूयशः 'त'-कार-'न'-कार-'र'-काराणां परस्परभ्रान्तिरेव अस्माकं पाठोद्धारे मानम् ।

(१४१श्होके) 'वेरी'पाटः प्रामादिक एव, स्वतो वेरस्यजनकत्वात् । तथा 'मत्स्यपुराणे' वेदी-पाटदर्शनात् 'वेदी'पाठोऽस्माभिरङ्गीकियते । '(१४४) रुद्राणीसंतोषप्रिया।'

र्डी. 147, 148. 'मत्स्यपुराणे' अ० २६२, १६-१८ श्लोका एते । १९क-श्लोकाध-स्तावत् त्यक्तः तद्वयथा—'देवस्य यजनार्थन्तु पीठिका दश कीर्त्तिताः'।

र्डी. 149, 150. तत्रैव प्रन्थे, १९-२० तथा १३-१६ श्लोका एते । 'मयमत'स्य, च. अ० ३५स्थर, ३श्लोको अन्न स्थित—१४९-श्लोकस्य छायामावहतः ।

 $\pm 1.1$  151, 152. 'रूपमण्डन'ाहुद्भृताः किन्तु तस्मात् प्रथमश्लोकार्धः परित्यक्तः । तद्यथा—

'मुखिलिङ्गं त्रिवक्त्ं स्यादेकवक्त्ं चतुर्मुखम्'। "सन्मुखं चैकवक्त्ं स्यात् त्रिवक्त्रे पृष्ठकेन हि। — — ०त्तरे। — —०करालं स्यात्प्राच्यां —॥१५१॥ — — तत्प्रह्षं —। — —॥१५२॥"

 $\pm 1.167 b$ . मन्ये, ''वृषमस्य (विभोरन्ते ) लिङ्गे दृष्टि नियोजयेत् ।'' इति पाटः कार्यः ।

<sup>125</sup>a. Matsya-purunam (Valigavāsi Ed., Cal.). Adh. 262, Sl. 13-16a.

<sup>125</sup>b. For Kapota, कपोत a kind of pigeon-shaped ornament or moulding used in Architecture, see P. K. Acharya: A Dictionary of Hindu Architecture. s. v.

- SI. 168. तथा "पादं जानु । स्थाननाशं ॥" इति पाटः कार्यः ।
- SI. 169. पाठाशुद्धिबहुळस्य श्लोकस्य संशोधनं, प्रतीकस्य वा आदर्शपुस्तकस्य दर्शनं विना सम्यक्तया कर्त्तुं नेव शक्यते । तथापि केवलं लिपिशास्त्रं विचार्य आद्यद्वितीय-पङ्क्योरेवं पाठोद्धारः क्रियते—''धात[ा] दिवं प्रति(थोऽ)तः कल्पनेऽस्य रूपं ?

तत्पाद्युग्समगमदथां(शो) हरि[ई]रश्च।"

### सप्तमोऽध्यायः। (Chapter VII.)

अध्यायोऽयमेतस्य ग्रन्थस्य महान् विशेषः। 'जैनहरिवंशा'दौ शासनदेवीप्रश्वतीनां वर्णनानि प्राप्यन्ते। तथा 'जेमस् वार्जेस्' 126 प्रमुखाणां 'युरोपीय'पण्डितानां ग्रन्थ-प्रवन्धेषु जैनमूर्तीनां वर्णनान्युपळस्यन्ते। तेनाळं पिष्टपंषणेन। बाहुल्यभिया च विरम्यते।

## अष्टमोऽध्यायः। (Chapter VIII.)

'रूपमण्डने'पि <sup>१२२</sup> किञ्चिद्धिसन्नमेतद्रृपं ध्यानमस्ति । पादमेकं तस्मात् परित्यक्तं च । तद्यथा—

''— गौर्याः — — ० निर्णयम् ।

——————॥" 'शिक्षसत्रं तथा पद्मसभयं च वरं तथा।ो

- • नाश्रिता सूर्त्तिर्गृ हे पूज्या श्रिये सदा ॥'

র্জা. 3, 4, 5, 7, 10. 'ভ্রমণ্ডন'ান্ <sup>128</sup> ক্তুর ক্তুরাণি भिन्नानि ध्यानानि । मन्ये, নর ( १০জ-श्लोकार्धे ) एवंভ্রং पाठो भवितुमहृति—

'अप्रतीतोहमवारूपा ( अप्रतिमोहभवरूपा )— — ॥ १० ॥'

- Śl. 13, 14. 'ভ্ৰদण्डने' 129 किञ्चित्तभिन्ने ध्याने।
- Śl. 15b, 16, 17b. 'ख्पमण्डन'ात् 130 किञ्चिद्रभिन्नानि ।
- र्टी. 18-20. 'ख्पमण्डन'ात् <sup>131</sup> कियन्मात्रो विशेषः।
- र्शः 21; 22-23; 25. 'रूपमण्डने'ऽपि<sup>132</sup> सन्ति । तत्र तु २१श्लोकस्य विषयस्तावद्विनायकः । कारकव्यत्ययश्च कृतः । हेरमबध्यानन्तु किञ्चिद्गिमन्नम् । वक्रतुण्डस्य तावद्ग ध्याने विशेषो नास्ति ।
  - \$1. 29 : 30-34 : 35. 'रूपमण्डने' 133 ऽपि सन्ति । विशेषेण भेदो नास्ति ।

<sup>126.</sup> For the important Article of James Burgess: Digambara Jaina Iconography, see Ind. Antiq. XXXII, 459, and Illustrations of Digambara Jaina Yakshas and Yakshinis, Ind. Antiq. XXXII, 464.

<sup>127-33.</sup> Quoted in T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

- डी. 36-42a. सर्वेऽपि स्रोकाः 'मत्स्यपुराणाद गृहीताः 184a अ० २६०, स्रोकाः ४५ख—९१। तथा 'शिल्परते 184b, उत्तरभागे अ० २५, १२८ख—१३०स्रोकानां कुन्न कुन्नचित् ३६—३८क-स्रोकाः छाया अपि आद्धते । 'मत्स्यपुराण'ात् कुन्न कुन्न पाठभेदाः सन्ति । तद्यथा—
- '(३६) कमलोदरवर्णामं ॥ (३७) दण्डकेश्चीरकेर्युक्तं । स्थापयेत् स्वेष्टनगरे सुजान् द्वादश कारयेत् ॥ (३८) — सर्वटे — । शक्तिः पाशस्तथा खड्गः — ॥
- (३९)—स्याद्थ चाभयदो—। केयूर-कटकोज्ज्वलाः॥ (४०)—प्रसारिता। (४१)—०वामे स्यात्—। —०पाशो—त्वसिः॥ (४२क) वापि दक्षिणः स्यात्—।'
- £1.43-47b. पञ्चलीलया(जा?) न अस्माभिर्दृष्टपूर्वाः । अत्र, ग्रन्थस्य चान्यद्व वैशिष्ट्यम् । 'बृहद्ब्बससंहितायां'  $^{185}$  कानिचिद् वचनानि सन्ति । तत्र 'ल्लिता'दिदेवीनाम् उल्लेखः प्राप्यते, न तु तासां नामानि ।
  - र्हा. 50 ; 52-58. 'रूपमण्डने'ऽपि <sup>136</sup> सन्ति ।
- $\lesssim$ 1, 61-75a. 'विष्णुधर्मोत्तरे'  $^{137}$  यथायथमेव सन्ति । तत्र भेदा अकिञ्चित्करा एव तद्यथा—
- (६१ख) पर्भुजा ॥ (६२) विङ्गला भूषणोपेता । स्रवं ॥ (६३क) —कुण्डीं विश्रती— । (६४) शुक्लेन्दुः जूटा शुक्का— ० सखप्रदा । वरदा ॥
- (६९क) शूलवण्टाः । (६६ख) पताका पात्रं ॥ (६७) — वण्टां कुनकुटन्त्वधः ।

#### तद्यथा--

"योऽइं सा मम खीला तु या लीला सोऽस्प्राहं पुनः। चन्तरं नेव पग्यामि यथा वे भिषभिषिणोः॥ १५३॥ नित्याय भन्नयो स्त्रस्या लिलादाः सुमङ्गलाः। चन्द्री नित्यविहारस्य रसज्ञाः कौतुकीज्ज्वलाः॥ १५४॥"

Anandaśram Skt. Series, No. 68.

136. See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

137. Quoted in lb. *Op. cit.* (१) कमलमिति कां। (२) 'वर्षे— पान—।'। इति 'श्रीतत्त्वनिधि'पाटः। 'विश्वाधर्मीत्तर'पाटः।

<sup>134</sup>a. Matsya purāṇam, Adh. 260 (Vangavāsi Ed., Calcutta).

<sup>134</sup>b. Silparatnam, TSS. II, Adh. 25.

<sup>135.</sup> नारदपाचरावानर्गता बृहदुब्रह्मसंहिता। पाद॰ २, अ० ४।

--- तीक्षणां --- ॥ (६८ख) -- गदिनी -- विश्वती चाम्बुज $\circ$  -- ॥ (६९) -- ०भयान्वामे सा वेयं -- ॥ -- महोदरी ॥ (७०ख) -- ०भयान्वामे ॥ (७१) -- ०त्यूह्युं -- ॥ कलशं ? -- ॥ (७२ ल) दंष्ट्रोया --- ॥ (७३) -- कवचं शरम् । अङ्कुशं -- [ दक्षिणे ] त्वथ -- ॥ -- ० ईंग्डं -- चेति ।

(७४) — सा शिवरूपा च सिंहगा। — वर्त्तुलन्यक्षा — ॥ (७५क) — —०न्विता। पृतेषां सध्ये (६८ छोके) चिह्नितपाठावेव समीचीनो। तथा (७२, ७३)योः चिह्नितपाठाः पृवोविताः। (७३ख) (दिक्षे) चाप्यथं इत्यपि साधुः पाठोद्धारः।

ति. १विकारणम्' इति पाठं न साधु मन्ये। (विकरालम्) इति
 भवितुमुचित एव।

 Śl. 77b, 78. 'ख्पमण्डने' 1888 एवं पाठोऽस्ति । तद्यथा—

 "वीरेश्वरश्च — घनुर्घरः । (॥77b)

बीणाहस्तित्रिशुला ( वीणात्रिशुलहस्तश्च ) (78%)

(78%)मातृणामग्रतो भवेत् ॥

मध्ये च मातरः कार्या अन्ते तेषां विनायकः ॥ (॥७४)"

'मत्स्यपुराणे' 138b अ० २६१, स्ठो० ३८ख —३९ एवंरूपाः स्रोकाः सन्ति । यथा —

''विनायकञ्च कुर्वीत मातृणामन्तिके सदा।

— — जटाघरः ॥ (77b)

वीणाहस्तिखिशूली च (78%)

(78b) मातृणां — ॥"

'अभिलिषितार्थचिन्तामणौ<sup>71380</sup> ३य-प्रकरणे, अ० १, स्त्रो० ८३७ एवं पाठाः सन्ति । यथा—

> ''वीरेश्वरो विधातन्त्रो मात्णामग्रतस्सदा । वीणात्रिशुलहस्तश्च वृपारुढो जटाधरः॥''

तत्र 'वीरेश्वर'स्य कुत्रापि धनुर्वाणधरत्वं न सिध्यति । तथा वीणावादने हस्तद्वयस्यापि उपयोगात् , चतुर्हस्ते विशिष्टस्य 'वीरेश्वर'स्य बाणधारणासम्भवाच, अस्माकं मते—'धनुर्धरः' 'बाणं' इत्यपपाठौ । तेन श्लोकार्धयोः पाठोद्वारस्तु एवं भवेत्—

(७७ल) 'वीरेश्वरश्च भगवान् — जटाधरः॥ (७८क) वीणाहस्तस्त्रिशूल्ब वरं चैव प्रका(श)येत्॥

<sup>138</sup>a. See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>138</sup>b. Matsya-purānam (Vangavāsī Ed. Cal.).

<sup>138</sup>c. Abhilasitarthacintamani. MSS, No. 69 (Mysore, 1926). Part I.

र्डी. 79; 80a; 81b. 'रूपमण्डने' वर्तन्ते। तत्र (८०क-श्लोके) 'अक्षाब्जवीणापुस्तकं' इति छन्दोऽनुरोधात् समीचीनः पाठः।

र्डी. 84b; 85 अक्षपद्मपुस्तकाडभयाः हि विन्यासभेदैः महालक्ष्मी-महाकाली-महासरस्वतीनामायुधानि । तेन पद्मोत्पलयोरभयोरेव एकत्र अनुपयोगात् (८४ल-२लोकार्धे) 'अभयाक्षे' इति पाठो भवितुमुचितः । 'देवीमाहात्म्ये मार्कण्डेयपुराणीये' च देवीत्रयाणां लक्षणानि अनुसन्धेयानि ।

 $\pm 1.86-89$ . 'विष्णुधर्मोत्तरे'  $\pm 1.40$  ३य-खण्डे अ० ७१ वलोकाः  $\pm 1.40$  प्रायशो यथायथम् उद्भताः । तत्र पाठभेदाः यथा—

"( ८६-२छोके ) आछीडस्थानसंस्थाना ११ चतुःसिंहे एथे स्थिता ॥—(८७) १ खड्गं धर्म च यादध । बाणचापे च कर्तव्ये १ — ॥

(८८) सुक्सुचौ\* च तथा कार्यौ — वेदी०—०छ । —०शक्ती च कर्तव्ये—॥ (८६क) हस्तानां — — ०च्छान्तिकरः करः१ । — महाभाग\* —॥"

" 'विष्णुधर्मोत्तरे'\* पाठभेदाः यथा—'(८६ख) —०स्वासनस्था च चतुर्सिहे—॥ (८७)—खड्गश्चन्द्रश्च यादव! । — शङ्घपद्ये —॥ (८८क) सुक्सुचौ — तथोदककमण्डलः। (८९ख)—महाभाग! —॥"

'वृत्तिहृप्रासाद१'पाठभेदाः यथा—'(८६ख) —०स्थानसंस्थाना ॥ (८७क) खड्गं चर्म च सर्वदा । (८८क) तथा दिव्यकमण्डलुः । (८६क) भजेच्छान्तिकरोऽवरः' । तेन अस्माक सते, पाठभेदान् सम्यक् विचार्य, एते समीचीनाः पाठोद्वारा यथा—

'(८७)—खड्गं चर्म —। बाणचापे च कर्तव्ये —॥ (८८क) सुक्सुवौ — श्रीदकमण्डलुः।

(८६) हस्तानां — करस्तु —। — महाभाग !—॥'

ई]. 90—94. 'विष्णुधर्मोत्तर'ाहगृहीताः 141 फिन्त्वन्तराऽन्तरा श्लोकाश्च केचन धरिस्यक्ताः । यथा—

(९०) — चण्डी हेमाभा सा — ।

त्रिनेत्रा यौवनस्था च — — —

चारुपीनपयोधरा ॥ — — —

<sup>139.</sup> See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>140.</sup> Ibid: Op. cit. \* (1) Both, quoted in the same. The VD. is apparently a different version.

<sup>141.</sup> Quoted by T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

| (99)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | – — —बाहुर्विशतिसंयुता ।                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Publicity Mind                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | – शङ्ख ––बाणशक्तिपचीनपि ॥                                               |
| [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                         |
| (९२क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | )— — सा सदा शुभा ।                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ]<br>]<br>]                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ) —०क्रस्त्रह्म० — ॥                                                    |
| (९३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | — - 表示 —                                                                |
| and the second s | —                                                                       |
| (88)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | याम्याङ्घ्रयाक्तान्त०— — ाङ्घ्रयालीढगास्ररे।                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | — - ० बस्त्रेयं चार्चेषरिषुनाशिनी ॥                                     |
| Śl. 95—100.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 'रूपमण्डन'ाद्रगृहोताः <sup>142</sup> किन्त्वन्तराऽन्तरा त्यक्ताः। कुत्र |
| कुत्रचिद् भेदोऽप्यस्ति। तद्यथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <del>.</del>                                                            |
| (९५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | —०याः प्रतीहारा <del>स</del> ्कथ०— ०क्रमात् ।                           |
| वेतालः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | करटश्रव— — ॥                                                            |
| (98)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | — कङ्कदश्चव — — ।                                                       |
| ६ं <u>ष्ट्राननविकटास्यास्</u> टपुरइशनोद्वला ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | passion source server                                                   |
| (९७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | — चैव खद्दाङ्गमूर्ध्व — । [॥]                                           |
| Application and the second sec | —०तोऽपसन्ये करटः पुनः ॥ [।]                                             |
| (९८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | —— ०खेटं च — — । [ ॥ ]                                                  |
| बामाप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ——— — • नामकः ॥ [ । ]                                                   |
| (९९)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तर्जनी वज्राङ्कुशे च दण्डं धृम्रक ईरितः । [॥]                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | —॰योगेदं —॰त्कङ्कदनामकः ॥ [ । ]                                         |
| (१००)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | तर्जनी च त्रिशूलं च खट्टाङ्गं दण्ड एव च । [॥]                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | — नामभेदेन वामे दक्षे त्रिलोचनः (?) ॥ [ । ]                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
| 'गोपीनाथ'पादोद्धतानां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 'रूपमण्डनीय'-पाठानां निर्भरयोग्यतया वयं ताननुसरामः।                     |
| तेनास्मन्मते एवंख्पाः नामभेदा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                         |

<sup>142.</sup> Quoted by T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

- (९५ख) वेतालः करदश्चेव पिङ्गाक्षो मृकुटिस्तथा ॥
- (९६क) धूम्रकः कङ्कदश्चेच रक्ताक्षश्च स्लोचनः।
- श्री. 101—106. 'हेमादिवतखण्डे' विष्णुत्रमीत्तर' दुद्धृताः । कुत्र कुत्रापि पाठभेदाः सन्ति । केचन श्लोकास्त्यक्ताश्च । तत्र पाठभेदाः—
- ( १०१क-अर्घश्कोके ) दिव्यरूपाम्बरघरा— । (१०२) पृथक्चतु०—— सिंहासना —। सिंहासनस्थं कर्तव्यं— ॥
- (१०३क)—महाभाग!— सा स्थिता।(१०४) —— तस्याधः—। —०श्रेष्ठ! —०स्थितम्॥
- (१०५)— —०स्था राजन् । तस्याश्च हो हिज ! ॥ (१०६क) तत्पृष्टे कुञ्जरह्रयम् ।
- SI. 107, 108. 'विश्वकर्मशास्त्र'ात् समुद्भृत इति प्रतीयते । तत्र भेदोऽप्यस्ति । श्लोकार्धं परित्यक्तं च । तद्यथा—
- (१०७क) कोल्लापुरं विनाप्यत्र —ोच्यते।(१०८) की ततः। वामोधर्वे —॥ [ विश्रती मस्तके लिङ्गं पूजनीया विभृतये।]
- श्री. 109—117. ध्यानमेतत् प्रायेण 'मत्स्यपुराणीय' अ० २६२' 'कात्या- यनी'-ध्यानमनुवर्त्तते । सहशध्यानानि अन्यत्र च दृश्यन्ते, तद्यथा 'अभिक्रिषतार्थिचन्ता- मणी' मिक 'मयदीपिकायाम'पि' । तेन मूल्क्ष्यानस्यास्य सार्वभौमिकता ज्ञायते । पाठभेद- प्रदर्शनं पिष्टपेपणमात्रमिति मत्या तस्मात् विरमामः । केवलं (१०९ख-इलोकाधोक्तस्य) 'त्रयाणामपि देवानामनुकारानुकारिणी' इति विशेषणं, 'अभिल्लिपतार्थिचन्तामणी' धतं 'शिवनारायणात्मिका'-विशेषणं च मनसि आकारयतीति प्रदर्शयामः ।
- 8l. 118 'इस्तक'-शब्दस्यार्थस्तावत् पारिभाषिकः। 'करणं' 'मुद्रा' बाऽस्य समानार्थकशब्दो । विनियोगश्च 'इस्तका'नामभिनये। तेन 'मस्तके'ति पाठो न कदापि अनुमोदनीयः।

<sup>143.</sup> Hemādri: Caturvargacintā-maņi (Ed. Bibliotheca Indica).

<sup>144.</sup> See T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

<sup>145.</sup> Matsya-purāṇam. Adh. 262. (Vangavāsī Ed., Cal.).

<sup>146.</sup> Abhilasitārthacintāmaņi. MSS. No. 69 (Mysore, 1926). Prakaranam 3, Adh. 1, śl. 803–810.

<sup>147.</sup> T. A. Gopinatha Rao: Op. cit.

डी. 119, 120. 'अभिनयद्र्पणे 148 निन्दिकेश्वरविरचिते' प्रथमश्लोको द्विरावृत्ती वर्त्तते । तथा द्वितीयार्घपरिवृत्त्या श्लोकान्तरं वारेकमस्ति । श्लोकद्वयस्यैतस्य उद्घारेण अस्मन्मते दाक्षिणात्यमूलकत्वं 'देवतामूर्त्तिप्रकरण'स्य प्रमाणीभवति, प्रकारान्तरेण ।

यथाशक्ति सर्वेषामि अनेकेषां वा, पाठानां विचारं छत्वा, ग्रन्थकृतो लिखनरीतिमधि-छत्य किञ्चित् वक्तन्यमस्ति। 'देवतामूर्त्तिप्रकरणं' सङ्कलनमात्रमेव। यथेच्छं हि ग्रन्थकृता पुस्तकान्तरस्थानां ध्यानानां परिवर्त्तनं परिवर्धनं च कृतम्। तन्न तन्त्रोपासना-शास्त्रादिभिरनु-मोचते समर्थ्यते वा। तेनास्मन्मते शिल्पिनां कृते वर्णनमात्राण्येतानि, न तु ध्यानरूपाणि। तेन च सर्वथा नैतानि प्रत्यक्षरं ग्रह्मणयोग्यानि।

अन्यद्ि वक्तन्यमस्ति—आदर्शपुस्तकं प्रतीको वा भूयशः प्रमादबहुलोऽपपाठपूर्णश्च दृश्यते। मन्ये, द्वितीयस्य आदर्शस्याभावात् पाठोद्धारो न सम्यक्तया सिध्यति।

<sup>148.</sup> Nandikeśvara's Abhinayadarpanam (Ed., Manomohan Ghosh) CSS. No. 5, \$l. 37 and 247; 36.

#### CHAPTER VI

#### THE CONTENTS OF THE DMP.

It now remains to give a short summary of contents of the work, which consists of eight, 8 chapters, Adhikāras.

Chapter I consists of 59, fifty-nine verses. section (\$\vec{sl}\$. 1—10) deals with \$\vec{sila-pariksa}\$, the examination and selection of suitable blocks of stone, timber etc., for the purpose of images (slokas 2-9); the auspicious time for selecting such stone, wood etc. (sl. 10). The pratima-pramanam, the height of the superior, the medium and the inferior types of images in comparison with the height of (a) the temple, (b) the door, (c) the sanctum (\$\ill. 21-25\$); the height of images to be fitly worshipped in dwelling houses or outside dwelling houses, the laksanas, marks of inauspicious images and those of good ones. The omens and portents, adbhutas of different types viz., the heavenly divya, the atmospheric, antariksa and the terrestrial, bhauma (sl. 36-41); and the effects of the celestial omens on the king (31. 42); omens of lingas (sl. 43) and their special effects (sl. 44); ominous signs of images and their effects (\$\frac{1}{45}-47\$); other kinds of omens (31.48,49); and the effects differently of the various types of disturbances on the living beings (\$\frac{1}{2}\$. 50-54a); the duration of their effects (54b); the propitiation or pacification of these disturbing omens (55, 56) and the effect of the same (57): instructions for commencement of journeys and for the entry of images etc. (58)?; the astronomical considerations for the installation of images (59).

Chapter II of DMP, dealing with the  $pratim\bar{a}$ - $t\bar{a}la$ -nir, naya, determination of the respective heights for images, consists of 33, thirty-three verses.

The first few verses (1—3) give the units for measurement, which increase in multiples of ten. The highest working unit is the  $t\bar{a}la$ .

Images vary in height from one  $t\bar{a}la$  to fifteen  $t\bar{a}las$  (\$\frac{s}{l}\$. 4-13a); no images should be made of longer proportions. The respective proportions are given, of limbs in images of seven  $t\bar{a}las$  (\$\frac{s}{l}\$. 13b-15) in images of seven and a half,  $7\frac{1}{2}$   $t\bar{a}las$  (\$\frac{s}{l}\$. 16—18); in images of eight  $t\bar{a}las$  (\$\frac{s}{l}\$. 19—21) and in images of eight and a half,  $8\frac{1}{2}$   $t\bar{a}las$  (\$\frac{s}{l}\$. 22—24); and lastly in those of nine  $t\bar{a}las$  (\$\frac{s}{l}\$. 25—32).

Chapter III of 28, twenty-eight verses begins with directions for plotting the ground-plan of buildings (\$\vec{sl}\$. 1, 2). The respective positions of the different deities in the general plan, devatā-pada-sthānam, are next given (\$\vec{sl}\$. 3—8). The presiding deities with respective positions in a plan of sixty-four plots, devatā-drsti-sthānam, are next given (\$\vec{sl}\$. 9—21). The directions (of the compass) to which the respective deities should face in temples, are next given (\$\vec{sl}\$. 24—27).

Chapter IV consisting of 67, sixty-seven verses, describe images of Brahman and his manifestations (\$\mathcal{s}l\$. 1—7); of his consort (\$\mathcal{s}l\$. 8); of the \$Vedas\$ and \$N\_{l}tyas\bar{a}stram\$; the position of other auxiliary deities in a temple for Brahman (\$\mathcal{s}l\$. 14, 15); the eight attendants of Brahman (\$\mathcal{s}l\$. 16—20).

The twelve forms of Sūrya are next described (\$\delta l\$. 21—34); the position of the subsidiary deities are next given (\$\delta l\$. 35—37) and the attendants of Sūrya (\$\delta l\$. 38—46).

The nine chief planets, navagrahas are described, next (\$\delta l. 48\subseteq 58\$); as also the ten guardians of quarters, \$da\delta a dik-p\overline{a}las\$.

Chapter V deals wholly with Viṣṇu and consists of 116, one hundred and sixteen verses.

The first few verses (\$\vec{\epsilon}l\$. 1—6) show the suitability of particular forms of Viṣṇu for particular castes. The conditions, when mutilated images are to be accepted or rejected, are next given (\$\vec{\epsilon}l\$. 7).

The next section on the twentyfour forms of Viṣṇu, Catur-viṃśati-mūrtayaḥ, enumerates the distribution of the objects, held in hands, for the various forms (śl. 8—13) and the order of distribution (śl. 14).

The next is a long section ( $\acute{sl}$ . 15—63) on the examination and selection of  $\acute{sal}$   $agr{a}ma$  stones,  $\acute{sal}$   $agr{a}ma$   $\acute{sil}$   $\ddot{a}$ - $parik_{\dot{s}\bar{a}}$ ; ( $\acute{sl}$ . 15) the suitable form and the suitable sizes ( $\acute{sl}$ . 16, 17) for stones are given; as also the unsuitable types ( $\acute{sl}$ . 18—20) with certain modifications ( $\acute{sl}$ . 21); the differences in merit owing to variation in colours ( $\acute{sl}$ . 22); and the respective names according to variation of colours ( $\acute{sl}$ . 23, 24); and the proportion of the discus,  $\it{cakra-pramāṇam}$ .

In the next subsection, cakra[viśeṣa]-lakṣaṇāni, the particular types of cakras are described (śl. 26—36); the differences in name according to colours and their particular merits (śl. 37—40); other kinds of cakras and their resultant merits in worship (śl. 41—43, 45—51) (śl. 44); the ten avatāras of Viṣṇu are described (śl. 52—60); the banning of exposure of cakras (śl. 61) and of the sales etc., of the same (śl. 62); the glorification of the śālagrāma stone is next given.

In the following section, particular forms of Viṣṇu images are described—Vāmana (śl. 69-71); Rāma (śl. 72a); Ananta-Balarāma (śl. 75); Nṛṣiṃha (śl. 72-74, 77—82, 83—85); Nara-Varāha (śl. 76); Jalaśāyin (śl. 86—90); Vaikuṇṭha (śl. 91—93); Viśvarūpa (śl. 94—97); Ananta (śl. 98—101); Trailokyamohana (śl. 102—105); of Pannagāśana (śl. 64—68) and the distribution of auxiliary deities in Viṣṇu Temple (śl. 106—109) and the description of Viṣṇu's attendants (śl. 110—115).

Chapter VI of DMP. is a lengthy one, consisting of 169, one hundred and sixty-nine verses and describes the images of Rudra and the phallus, linga.

The first few verses give descriptions of Sadyojāta (śl. 1, 2); of Vāmadeva (śl. 3—5); of Aghora (śl. 6—12); of Tatpuruṣa (śl. 13); of Īśa (śl. 14).

Next, are described Mṛtyunjaya (śl. 15, 16); Vijaya (śl. 17, 18); Kiraṇākṣa (śl. 19); Aghora? (śl. 20); Śrīkaṇṭha (śl. 21, 22); Mahādeva (śl. 23, 24), Sadāśiva (śl. 25, 26).

Then are given descriptions, successively, of Ardhanārīśvara (Śl. 27—30); and Umā-Maheśvara (Śl. 31, 32); Kṛṣṇa-Śaṅkara (Śl. 33, 34); Kṛṣṇa-Kārtikeya (Śl. 35a); Śiva-Nārāyaṇa (Śl. 36—41); Hari-Hara-Pitāmaha (Śl. 42, 43); (Sūrya?)Hari-Hara-Pitāmaha (Śl. 44—46); Candrāṅka-Pitāmaha (Śl. 47, 48); Caṇḍabhairava (Śl. 49—51); Virūpākṣa (Śl. 52, 53); Tryambaka (Śl. 54, 55); Hari-Hara-mūrti (Śl. 56, 57).

From the union of Śankara and Kṛṣṇa, result 32, thirtytwo different varieties of images, which are not described, but are to be known from instructions.

The *Lingas* form the subject of an entire lengthy section (\$\langle l. 59\)—152); eight different metallic substances for making phalluses are first given (\$\langle l. 59\); the proportions of metallic phalluses (\$\langle l. 60\) and their varieties (\$\langle l. 61\) and phalluses of jewels (\$\langle l. 62\) are given.

The proportions of *phalluses* made of timber (&l. 63); their varieties (&l. 64); the suitable kinds of timber (&l. 65,66); their characteristics (&l. 67); the suitable types of building for the various kinds of *phalluses* (&l. 68) are described.

Then, follow, the proportions of the stone phalluses ( $\pm l$ . 69, 70); their various names ( $\pm l$ . 70—74); the proportions of the phalluses to the size of the Temples ( $\pm l$ . 75—78) and to the sanctum ( $\pm l$ . 79—80); the size of the phallus ( $\pm l$ . 81, 82); the divisions of a phallus ( $\pm l$ . 82, 83).

The Nāgara-linga, its three classes and proportions (Śl. 84—86); the Drāviḍa-linga, its classes and proportions (Śl. 87—88); the Veśara-lingas are next described.

The Astrological considerations as regards Temples of the phalluses etc. ( $\pm l. 90-94$ ); the auspicious signs ( $\pm l. 95$ ); the clock-wise spiral and the colours which are conducive to happiness ( $\pm l. 96$ ); the method of marking lines on any phallus; the shape of the upper parts of phalluses ( $\pm l. 98$ , 99); the bad signs of phalluses ( $\pm l. 100$ ) and the proportions of crystal and wooden phalluses ( $\pm l. 101$ ) follow, successively.

The next subsection is concerning  $B\bar{a}na$ -lingas. The places of origin of  $B\bar{a}na$  phalluses (śl. 102, 103); the selection of  $B\bar{a}na$ -lingas (śl. 104); the bad  $B\bar{a}na$ -lingas (śl. 105, 106); the conditions, when even pieces of stone are sacred (śl. 107); the sacredness of  $B\bar{a}nas$ , from any place whatsoever (śl. 108); the shape of  $B\bar{a}nas$  which give wealth, etc., (śl. 109-110); the sacredness of  $B\bar{a}nas$ , under all conditions (śl. 111—114); the merits of installing  $B\bar{a}nas$  (śl. 115—121); the glory of worshipping  $B\bar{a}nas$  having one to fourteen asras (śl. 122) are described, in order.

The characteristics of sacred tanks attached to Śiva shrines (śl. 123); the merits of taking baths in the same (śl. 124a) and the sins for stepping across waters, with which Śiva is washed (śl. 124b); the procedure of circumbulating sacred shrines of deities (śl. 125) and special restrictions with regard to Jaina shrines (śl. 126); the directions to which the water conduit, pranāla, should face (śl. 127); the characteristics of pedestals etc., (śl. 128, 129) and conduits etc., (śl. 129—132 and 150); and of sluices (śl. 133) are given.

The diverse parts of a Pitha, base (sl. 134—138); the directions against making the linga or pitha too small or big (sl. 139) and defects for these (sl. 140) are described.

The varieties of Pedestals (\$\delta l.\$ 141,142) and the characteristics of the different Pedestals (\$\delta l.\$ 142—146) and their special qualities (\$\delta l.\$ 147—148); the directions for making Pedestals, to be of the same class with the phalluses (\$\delta l.\$ 149); the characteristics of Mukha-linga (\$\delta l.\$ 151) and the names of the different faces (\$\delta l.\$ 152) are described.

Next, are described, Siva Temples with one door (\$\frac{\ell}{2}\$. 153, 154); and with four doors (\$\frac{\ell}{2}\$l. 155—157); and the Guardians facing the east (\$\frac{\ell}{2}\$l. 158, 159), the south (\$\frac{\ell}{2}\$l. 160, 161), the west (\$\frac{\ell}{2}\$l. 162, 163) and the north (\$\frac{\ell}{2}\$l. 164, 165), respectively; and lastly, the positions of the animal vehicles, \$\varphi ahanas\$ for deities (\$\frac{\ell}{2}\$l. 166, 167); the height of the images, to which, their respective \$\varphi ahanas\$ should look up (\$\frac{\ell}{2}\$l. 168).

Chapter VII, consisting of 74, seventy-four verses gives descriptions of the twenty-four Jaina Tirthankaras and their attendant yakṣas and yakṣin̄is. The names of the twenty-four Tirthankaras (śl. 1—3); the respective bodily colours (śl. 4), their Lhvajas, flags (śl. 5, 6) and the Lunar mansions, Bhas of birth (śl. 7—9) for the different Jinas; and their birth-asterisms,  $R\bar{a}sis$  (śl. 10, 11) are given.

Next, follow, the names of the yakṣas, that attend upon the service of the Jinas, Jinopāsaka-yakṣas (śl. 12, 13); the attendant female deities to the Jinas, Śāsanadevīs (śl. 14—16).

The next subsection deals with descriptions of the yakṣas and the yakṣinūs for each particular Jina, Jina-yakṣa-jakṣinū-mūrtis—the male and the female attendants for the twenty-four Jinas being given in pairs (śl. 17—65).

There is a second twelve-handed variety of Cakreśvarī, described (śl. 66—68a); as also the names for the eight attendants to the *Vītarāga*, the self-controlled one (śl. 68b, 69); and the characteristics of the eight attendants to Jinendra (śl. 70—73).

Chapter VIII and the last containing 112, one-hundred and twelve verses, concerns itself almost wholly with descriptions of female deities, *Devī-mūrti-lakṣaṇaṣ*.

The opening verse (\$\vec{sl}\$. 1) gives the general description of the Image Gauri, \$\text{Gauri-murtinām}\$ \$\vec{samānya-lakṣanam}\$; then follow the names of twelve different varieties of Gauri (\$\vec{sl}\$. 2), as well as their descriptions (\$\vec{sl}\$. 3—14); the deities in a shrine of Gauri (\$\vec{sl}\$. 15—17), and the attendants to Gauri (\$\vec{sl}\$. 18—20) have afterwards been described.

The next section (ŝl. 21—35) describes Gaņeśa (ŝl. 21) and his different forms, Heramba (ŝl. 22, 23), Gajānana (śl. 24), Vakratuṇḍa (śl. 25), Ucchiṣṭa-gaṇapati (śl. 26), Heramba (śl. 27), Kṣipra-gaṇapati (śl. 28); the deities in a shrine of Gaṇeśa; the attendants of Gaṇeśa (śl. 30—35).

The following section ( $\acute{sl}$ , 36-42) deals with Kārtikeya; his twelve-handed form ( $\acute{sl}$ , 36-40); the two-handed form ( $\acute{sl}$ , 41a) and the four-handed form ( $\acute{sl}$ , 41b, 42) are described.

The next section describes (\$\vec{sl}\$. 43—46a) the five different forms of an entirely unknown female deity,  $Pa\vec{n}cal\vec{v}lay\vec{a}$  (?) with the special characteristics of each particular form (\$\vec{sl}\$. 44—47a).

The next section (£1. 47b—58) consists of the group of nine female deities, Navadurgās; their names (£1. 47b—49a); their individual characteristics (£1. 49—58). This is followed by a description of Kṣetrapāla (£1. 59, 60).

The next section ( $\hat{sl}$ . 61—78) deals with the Mothers,  $M\bar{a}t_{l}$ ?s—who number eight ( $\hat{sl}$ . 61—75), Bhairava ( $\hat{sl}$ . 76), Gaņeśa ( $\hat{sl}$ . 76) and Vīreśvara ( $\hat{sl}$ . 77-78).

The next section describes the twelve different forms (\$\forall l. 79\subsetensive S) of Sarasyatī; their general character (\$\forall l. 79\) and the particular characteristics of each, individually (\$\forall l. 80\subsetensive S). The eighteen-handed form of Bhadrakālī is described, next (\$\forall l. 86\subsetensive S).

The next section describes the twenty-handed form of Candī (śl. 90—94) and the attendants of Candī (śl. 95—100).

The deity, described next, is Lakṣmī (śl. 101-106). This is followed by Mahālakṣmī (śl. 107, 108). Then, is given, a description of the deity Kātyāyanī, with ten hands (śl. 109-117).

The use of postures and gestures (\$\vec{sl}\$. 118); and of the movements of the hands and eyes for the purpose of (dramatic) expression (\$\vec{sl}\$. 119); and the special function of the different parts of the body in Dance (\$\vec{sl}\$. 120)—form the closing part. The last two (\$\vec{sl}\$, 121-122) verses contain the author's apology for preparing the compilation, and the final benediction.

#### CONCLUSION

As has been clearly pointed out, the  $Devat\bar{a}$ - $m\bar{u}rti$ -prakara-nam of  $S\bar{u}trabhrt$  Maṇḍana, the  $\overline{A}tmaja$ , son of Śrikṣetra, is a compilation.

The author has used many Texts which he has freely modified, that is, at his will he altered their readings. Such changes, as far as they concern the *Dhyāna ślokas*, are not authorised by the Tantra or Upāsana Śāstras. We can, therefore, take these verses at best, only as mere descriptions of images, for the guidance of artists and they are not to be taken too rigorously, or to be followed too literally.

The work demonstrates a striking spirit of rapprochement or mutual assimilation on the part of the different sects; even the Jaina deities are allotted a conspicuous place. Thus we have not only the well-known Hermaphroditic Umā-Maheśvara and the Ardha-Nārīśvara forms but also such composite forms as the Kṛṣṇa-Śaṅkara, the Kṛṣṇa-Kārtikeya.

Not only, we have such deities as Śiva-Nārāyaṇa, Hari Hara-Pitāmaha, (Sūrya?) Hari-Hara-Pitāmaha, Candrāṅka-Pitāmaha, Hari-Hara—revealing close admixture of Śiva, Viṣṇu, Brahman, Sūrya and Candra; but we are told of thirty-two different images formed by the combination of Kṛṣṇa and Śaṅkara—which have not, unfortunately, been described (for fear of prolixity but they must be learnt from Brāhmaṇas). It is, however, doubtful if all the described images were actually worshipped. Sadāśiva Worship seems already to be extinct by the time.

Finally, my thanks are due to the learned Editor and the Publishers of this well-known Series, who invited me to write out this Introduction to the DMP. I have tried to do my work, as best as possible, in spite of the limitations of time and resources etc., at my disposal. I shall be highly gratified if it will be of any service to students of the subject.

31st Chaitra, 1341 B. E : SANTINIKETAN

HARIDAS MITRA

# देवतामृत्तिप्रकरणस्य

# विषयानुक्रमणी

| विषयाः                                 | पत्राङ्काः                               | विषयाः                          |         | पत्राङ्का        |
|----------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------|---------|------------------|
| १। शिलापरीन्नाप्रतिमाप्रमा             | णगुणदोषा-                                | बहिरर्चनीयप्रतिसापरिमाणस्       |         | १९               |
| द्भुताधिकाराख्ये प्रथमाध्याये          |                                          | तत्र विशेषः                     |         | २०               |
| मङ्गलाचरणम् .                          |                                          | देवगृहभित्त्यादिनिर्णयः         |         | ,,               |
| निकापरीक्षा .                          | •• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | गर्भगृहमानेन ज्येष्ठादिप्रतिमा- |         |                  |
| शिलाभेदेन कर्मभेदः                     | 3                                        | कथनम्                           |         | २१               |
| शिलास्थितिक्रमेण प्रतिमा-              | ·· 8                                     | बहिरायतनस्थाप्या देवताः         |         | २३               |
|                                        |                                          | अञ्चभप्रतिमालक्षणम्             |         | 99               |
| विरोविधानम्                            | 6                                        | शुभप्रतिमालक्षणम्               | 0.00    | ?'<br><b>ર</b> ૬ |
| आकृतितो पाद्यशिलाकथनम्                 | ٠. ۶                                     | अद्भतम्                         |         |                  |
| त्याज्य-शिलाकथनम्                      | १०                                       |                                 | •••     | "                |
| वर्णतो ग्राह्मशिलाकथनम्                | 99                                       | दिव्याद्गुतम्                   | •••     | 3.5              |
| शिलाद्याहरणक्षणः                       | . ११                                     | आन्तरिक्षाद्भुतम्               | •••     | ,,,              |
| प्रासादमानेनोर्द्ध् स्थज्येष्ठप्रतिमा- |                                          | भौमाद्भुतम्                     |         | २७               |
| ्र लक्षणम्                             | . १३                                     | एषां शान्तिनिवस्योनिवर्स्यत्वः  | •       |                  |
| कर्डु स्थप्रतिमाया मध्यमाधम-           |                                          | विकल्पः                         | • • •   | "                |
| भेदकथनम्                               |                                          | दैवोत्पाते राज्ञो विशेषः        | •••     | २९               |
| आसनस्थोत्तमप्रतिमापरिमाणम्             | , ,,                                     | लिङ्गादिवैकृतं तत्फलञ्ज         | •••     | "                |
|                                        | . १९                                     | तत्र विशेषः                     | •••     | ३०               |
| आसनस्थमध्यमाधमप्रतिमा-                 |                                          | अर्चाचेकृतं तत्फळब              | • • • • | 99               |
| परिमाणम्                               | . १६                                     | अन्यानि वैकृतानि                |         | <b>३</b> १       |
| द्वारमानेन ज्येष्ठप्रतिमापरिमाणम्      | . १७                                     | उत्पातविशेषस्य प्राणिविशेषे     |         |                  |
| मध्यमप्रतिमापरिमाणम्                   | . १८                                     | फलदायकत्वम्                     |         | ३२               |
| कनिष्ठप्रतिसापरिमाणस्                  | • 99                                     | उत्पातानां फलकालः               | •••     | <b>३३</b>        |
| गृहपूज्यायाः प्रतिमायाः परिमाणम्       | १९                                       | एतेषां शान्तिः                  | •••     | ",               |
| देवगृहोचितप्रतिमापरिमाणम्              | ,,                                       | शान्तिफलम्                      | •••     | "                |

| विषयाः                             | पत्राङ्काः | विषयाः                   |       | पन्नाङ्काः |
|------------------------------------|------------|--------------------------|-------|------------|
| २ । प्रतिमातालनिर्णयाधिकार         |            | ब्रह्मायतनेऽन्यदेवतापदम् |       | ६२         |
| द्वितीये—[४२—५१]                   |            | ब्रह्मप्रतीहाराः         |       | 99         |
| माननिर्णयः                         | ४२         | द्वादश सूर्यमूर्तयः      | •••   | ६४         |
| तालमानकथनम्                        | 88         | (१) छघामा                | • • • | ६९         |
| तालमानेन मूर्तीनां कर्त्तव्यता     | ४६         | (२) मित्रः               | • • • | 79         |
| तालानुसारेणावयवमानम्—              | •          | (३) अर्थमा               |       | 99         |
| सप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम्            | ४८         | (४) रुद्धः               | 980   | 99         |
| मध्यमसप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम्       | ४९         | (५) वरुणः                |       | 99         |
| अष्टतालेऽवयवसानम्                  | ,,         | (६) सूर्यः               | 000   | 33         |
| मध्यमाष्ट्रतालेऽवयवमानम्           | 40         | (७) भगः                  |       | 99         |
| नवतालेऽवयवमानम्                    | 79         | (८) विवस्वान्            | ***   | ६६         |
| ३ । प्रतिमापदस्थानद्वष्टिस्थानाधिव |            | ९) पूवा                  |       | 99         |
| तृतीये—[ ५२—५= ]                   |            | (१०) सविता               | 0.00  | 99         |
| देवतापदस्थानम्                     | ६२         | (११) त्वष्टा             |       | 3 9        |
| देवताहष्टिस्थानम्                  | <b>ે</b>   | (१२) विष्णुः             |       | 99         |
| देवतास्थापने दिङ्निर्णयः           | 90         | सूर्यायतनम्              |       | ६७         |
| 돌았다니다. 하를 사용하는 모르는                 |            | सूर्यप्रतीहाराः          | b # 0 | ६८         |
| ४। ब्रह्मसूर्येनवप्रहद्शद्क्पाल    |            | नवग्रहाः—                |       |            |
| काराख्ये चतुर्थे—[ ४६—७३           | <b>!</b>   | चन्द्रः                  |       | ६९         |
| विश्वकर्मा                         | 98         | भौमः                     | 000   | ,,         |
| कमलासनः                            | 35         | बुध:                     |       | <b>9</b> 0 |
| विरिश्चिः                          | ६१         | बृहस्पतिशुक्रो           | ***   | 33         |
| पितामहः                            | ,,,        | शनिः                     | •••   | 95         |
| नहा।<br>                           | ,,,        | राहुः                    | •••   | હર         |
| सावित्री                           | 99         | केतवः                    |       | 59         |
| ऋग्वेदः                            | ,,,,       | ग्रहमूत्तीं साधारणविधिः  | • 4 6 | 33         |
| यजुर्वेदः                          | ,,         |                          |       |            |
| सामवेदः                            | ६२         | दशदिक्पालाः—             |       |            |
| अथर्ववेदः                          | 99         | इन्द्रः                  | •••   | ७१         |
| न्त्यशास्त्रम्                     | ,          | अप्तिः                   | 7.4   | . 99       |

### [ 3 ]

| विषयाः                                 | पन्नाडु   | et: | विषयाः                                   | (            | <b>न्त्राङ्काः</b> |
|----------------------------------------|-----------|-----|------------------------------------------|--------------|--------------------|
| यस:                                    | • • •     | હર  | (१८) अच्युतः                             |              | ଓଟ୍                |
| निर्भितः                               | • • •     | 99  | (१९) वामनः                               | • • •        | 59                 |
| वर्णः                                  |           | 99  | (२०) नारायणः                             |              | ,,,                |
| <b>वारुः</b>                           |           | 29  | (२१) पद्मनाभः                            |              | ,,,                |
| कुबेर:                                 | •••       | ,,  | (२२) उपेन्द्रः                           | • • •        | ,,                 |
| <b>ईशानः</b>                           |           | હરૂ | (२३) हरिः                                | •••          | ,,,                |
| ४। विष्णुशाल <b>त्राम</b> शिलापः       | ीन्नाभेदा | धि- | (२४) कृष्णः                              | •••          | 99                 |
| काराख्ये पञ्चमे—[ ७४                   |           |     | चतुर्विशतिम <del>ृती</del> नामायुधन्यासह | ह्म <b>ः</b> | ଓଡ                 |
| वर्णविशेषेषु मूर्तिभेदेन विष्णोः       | ग्रुभ-    |     | शालप्रामशिलापरीचा —                      |              |                    |
| दायकत्वम्                              |           | હ્ય | आकृतितो ग्राह्यशिलालक्षणम्               | • • •        | ৩৩                 |
| अवस्थाभेदेन मूर्तीनां ग्राह्माग्राह्मत | वम्       | હલ  | प्रमाणतो प्राह्यशिलालक्षणम्              | •••          | હ૮                 |
| विष्णोश्चतुर्वि शतिमूर्तयः—            |           |     | त्याज्यशिलालक्षणम्                       | •••          | ,,                 |
| (१) केशवः                              |           | ૭૬  | तत्र प्रतिप्रसवः                         |              | 93                 |
| (२) मधुसूदनः                           | • • •     | ,,  | वर्णभेदात् फलभेदनिरूपणम्                 |              | ७९                 |
| (2)                                    | •••       | 59  | वर्णभेदात् संज्ञाभेदः                    |              | 99                 |
| (1)                                    | •••       | 33  | चक्रप्रमाणम्                             | •••          | ,,,                |
| (c) morroway                           | •••       | 33  | चक्रविशेषलद्गणम्—                        |              |                    |
| (0)                                    |           | >>  | वास्रदेवः                                |              | ćo                 |
| (4)                                    | •••       | 22  | सङ्घर्षणः                                |              | 39                 |
| ( a ) estimate efficient a             | •••       | 99  | प्रवृक्षः                                | •••          | 39                 |
| (९) अनिरुद्धः                          | •••       | ,,  | अनिरुद्धः                                |              | 99                 |
| (a ) managament a                      | •••       | 22  | एतेषां पुजाधिकारिणः                      |              | 99                 |
|                                        |           | 39  | त्रिचक्रलक्ष्मीनारायणः                   | •••          | ८१                 |
|                                        |           | 33  | <b>म</b> धुस् <b>दनः</b>                 | •••          | ,,                 |
| (१३) गोविन्दः                          | •••       | 33  | दामोदरः                                  | •••          | ,,                 |
| (१४) त्रिविकमः                         |           | "   | द्विचक्रलक्ष्मीनृसिंहः                   |              | ,,                 |
| (१५) श्रीघरः                           |           | ,,  | द्विचक्रपुरुषोत्तमः                      |              | ,,                 |
| (१६) ह्मीकेशः                          | •••       | ,,  | एकचक्रे वर्णकृतो विशेषः                  | •••          | ,,                 |
| (१७) नृसिंहः                           |           | 93  | वर्णक्रमेण चक्रनामानि                    | •••          | ૮ર                 |
|                                        |           |     |                                          |              |                    |

| विषयाः                        | पह    | ग्राङ्काः [ | विषयाः                 | पः                        | गङ्गाः |
|-------------------------------|-------|-------------|------------------------|---------------------------|--------|
| यथाक्रममेतेषां फलम्           |       | ૮૨          | नरसिंहः                | • • •                     | ९०     |
| द्विचक्रे चक्रनिबन्धनो विशेषः |       | 99          | प्रकारान्तरम्          |                           | ९१     |
| यथाक्रममेतेषां फलम्           |       | 39          | जलवायी                 |                           | 33     |
| चक्रान्तराणि                  |       | ૮રૂ         | वंकुण्ठः               | 0.05                      | ९२     |
| <b>ह</b> रिः                  |       | 39          | विश्वरूपः              | • • •                     | 63     |
| एततपूजाफलम्                   | •••   | 99          | अनन्तः                 | •••                       | 99     |
| <b>नृसिंह</b> ः               |       | 33          | त्रैलोक्यमोहनः         |                           | 68     |
| कपिलर्श्सिहः                  |       | SS          | विष्णवायतनम्           | • • •                     | ९५     |
| स्दर्शनम्                     | •••   | 22          | विष्णुप्रतीहाराः       | •••                       | ,,,,,  |
| हयग्रीवः                      | •••   | 99          |                        |                           |        |
| मत्स्यः                       | • • • | 5 5         | ६। हद्रमूर्ति-लिङ्गाधि | for the second control of | परं—   |
| जनार्दनः                      |       | 33          | [ ६७—१३                | • ]                       |        |
| कृर्भः                        |       | ૮૬          | शिवमूर्तयः—            |                           |        |
| वराहः                         |       | 99          | सद्योजातः              |                           | 90     |
| <b>नर</b> सिंहः               |       | 39          | वासदेवः                | •••                       | ९८     |
| वासनः                         |       | 99          | अघोरः (१)              | • • •                     | 99     |
| जासदान्यः                     | ***   | 53          | तत्पुरुषः              |                           | ९९     |
| कौशल्यानन्दनः                 | •••   | ,,,         | <b>इ</b> शानः          | •••                       | ,,,    |
| <b>बुद्धः</b>                 |       | ८६          | मृत्युञ्जयः            |                           | 99     |
| कल्की                         | •••   | 9.9         | विजयः                  |                           | 3.9    |
| चक्रप्रतिष्ठानिषेधः           |       | 60          | किरणाक्षः              |                           | ,,,    |
| चक्रविकयादिनिषेधः             | •••   | 23          | अघीरः (२)              | •••                       | 800    |
| चक्रप्रशंसा                   | •••   | 99          | श्रीकण्ठः              |                           | 39     |
|                               |       |             | <b>महादेवः</b>         | •.••                      | 99     |
| मृतिविशेषाः—                  |       |             | सदाशिवः                | •••                       | ,,,    |
| पन्नगाशनः                     |       | ८७          | अर्घनारीश्वरः          |                           | 53     |
| वामनः                         | ••    | ८९          | उमामहेश्वरौ            | • • •                     | १०१    |
| रायः                          | •••   | 99          | कृष्णशङ्करः            | •••                       | 19     |
| नरवराहः                       | • • • | 99          | कृष्णकार्त्तिकेयः      | •••                       | :9     |
| प्रकारान्तरम्                 |       | ९०          | <b>शिवनारायणः</b>      | •••                       | ,,,    |
|                               |       |             |                        |                           |        |

### [ x ]

| विषयाः                          | पत्राङ्काः | विषयाः                          |            | पत्राङ्काः |
|---------------------------------|------------|---------------------------------|------------|------------|
| हरिहरपितामहः                    | १०२        | तिथ्यानयनम्                     |            | ११९        |
| सूर्यहरिहरपितामहः .             | १०३        | प्रशस्तचिह्नम्                  |            | ,,         |
| चन्द्राङ्कपितामहः               | •• 5,      | छिङ्गे रेखाकरणम्                | •••        | >>         |
| चण्डभेरवः                       | 99         | <b>लिङ्ग</b> शिरोवर्त्तनम्      | • • •      | 19         |
| विरूपाक्षः .                    | 808        | दुष्टलिङ्गलक्षणम्               |            | १२०        |
| <b>त्र्यम्बकः</b>               | १०४        | स्फाटिकलिङ्गमानम्               | •••        | , ,,       |
| <b>धरिहरमूर्त्तः</b>            | •• 55      | बाणिङ्कोत्पत्तिस्थानानि         | •••        | ,,,        |
| लिङ्गानि—                       |            | बाणलिङ्गपरीक्षा                 | •••        | १२१        |
| धातुलिङ्गमानम् .                | १०५        | वर्ज्यबाणलिङ्गानि               |            | ,,         |
| धातुलिङ्गनामानि .               | १०६        | स्थानविशेषोत्पन्नपाषाणस्यापि    | पूज्यत्व   | म् ,,      |
| धातुलिङ्गे विशेषः               | ••         | यथातथाऽवस्थितस्यापि बाणस्य      | प्राशस     | त्यम् ,,   |
| रत्निङ्गम् .                    | •• 99      | भोगदबाणलक्षणम्                  | ***        | 79         |
| दारविष्ठिङ्गमानम् .             | १०७        | सर्वावस्थास्वपि बाणस्य पूज्यत्व | <b>म</b> ् | १२२        |
| दारविष्टक्षनामानि .             | १०८        | बाणस्थापनप्रशंसा                |            | 35         |
| <b>छिङ्गोचितवृक्षाः</b> .       | •• 55      | एकास्तादिबाणमाहात्म्यम्         |            | १२३        |
| बृक्षाणां लक्षणोद्धारः          | •• 59      | शिवतीर्थोदकलक्षणम्              | •••        | >>         |
| ळिङ्गोचितगृहाणि .               | •• 33      | शिवतीर्थोदकस्य पुण्यजनकत्वम्    | •••        | ,,,,       |
| शैळिङ्गमानम् .                  | 99         | शिवतीर्थोदकलङ्घने प्रत्यवायः    |            | 33         |
| शैलिक्झनामानि .                 | ११०        | प्रदक्षिणनियसः                  |            | >>         |
| प्रासादमानेन लिङ्गमानम्         | •• 99      | जैनदेवालये विशेषः               | •••        | 33         |
| गर्भगेहमानेन छिङ्गमानम्         | १११        | प्रणाळदिङ्नियमः                 |            | १२४        |
| <b>छिङ्गविस्तारः</b>            | ११२        | पिण्डिकालक्षणम्                 |            | ,,,        |
| लिङ्गस्य ब्रह्मादिभागाः         | ११३        | तस्याः स्वजातिकर्त्तव्यत्वम्    | •••        | ,,,        |
| नागरलिङ्गानि •                  | •• 99      | मतान्तरम्                       |            | >>         |
| द्राविडलिङ्गानि •               | ११४        | पीठानां सन्धिस्थानम्            |            | 25         |
| वेशरिक्षानि •                   | ११५        | नालमध्ये कर्णसन्धेर्निषेधः      |            | "          |
| लिङ्गप्रासादोचितनक्षत्रानयनम् . | •• ))      | प्रणालभागकथनम्                  |            | 9)         |
| तस्कराद्यंशानयनम् •             | ११६        | मेखला                           |            | ,,,,       |
| धनर्ण-योन्यानयनम्, •            | ११७        | <b>खातविधानम्</b>               | •••        | 59         |
|                                 | ११८        | पीठम्                           | 440        | १२५        |

| विषयाः                               |              | पन्नाङ्काः | विषयाः                       |          | पत्राङ्काः |
|--------------------------------------|--------------|------------|------------------------------|----------|------------|
| <b>छिङ्गपीठयोर्न्यूनाधिक्यनिषेधः</b> |              | १२५        | जिनानां वर्णाः               |          | १३२        |
| तयोर्न्यूनाधिकये दोषः                |              |            | जिनानां ध्वजाः               |          | १३३        |
| पीठिकाभेदास्तन्नामानि च              |              | 99         | जिनानां नक्षत्राणि           | 000      | 99         |
| पोठिकालज्ञणम्—                       |              |            | जिनानां जन्मराशयः            | • • •    | १३४        |
| स्थण्डला                             |              | 02.6       | जिनोपासकयक्षनामानि           |          | 99         |
|                                      |              | १२६        | जिनानां शासनदेवताः           |          | 33         |
| मण्डला                               | • • •        | 99         |                              |          |            |
| पूर्णचन्द्रा                         |              | 39         | <b>*यज्ञाणां शासनदेवता</b> न | ॥श्च लदा | गम्—       |
| वज्रा                                | •••          | 99         | गोमुखः                       |          | १३५        |
| पद्मा                                | •••          | "          | चक्रेश्वरी                   | • • •    | 99         |
| अर्धचन्द्रा                          |              | 99         | महायक्षः                     |          | 93         |
| त्रिकोणा                             | •••          | 99         | अपराजिता                     | •••      | 9,7        |
| पीठिकाफलम्                           | ***          | 99         | <b>त्रिमुखः</b>              |          | 99         |
| पीठिकानां स्वजातिकर्त्तव्यता         | 9 0 9        | १२७        | दुरितारिः                    | • # •    | १३६        |
| प्रणालन्यवस्था                       | •••          | 39         | यक्षनायकः                    |          | 99         |
| मुखिङ्गम्                            | •••          | 99         | कालिका                       |          | 99         |
| मुखनामानि                            | •••          | 99         | तुम्बरः                      |          | ,,,        |
| एकद्वारशिवायतनम्                     | •••          | 33         | महाकाली                      | •••      | 33         |
| चतुर्मुं खशिवायतनम्                  |              | १२८        | <del>कुह्म</del> :           | •••      | 99         |
| पूर्वप्रतीहारौ                       | •••          | <b>3</b> 3 | श्यामा                       |          | १३७        |
| दक्षिणप्रतीहारौ                      | •••          | 99         | मात्रङ्गः                    |          | 99         |
| पश्चिमप्रतीहारौ                      |              | 99         | शान्ता                       | • • •    | ,,,        |
| उत्तरप्रतीहारौ                       | • • •        | १२९        | विजयः                        |          | "          |
| वाहनविधानम्                          | •••          | 99         | <b>न्दुक्</b> टिः            | • • •    | 99         |
| वाहनदृष्टिकथनम्                      |              | १३०        | अजितः                        | 000      | "          |
| ७। जिनमूर्त्ति-चतुर्विंशति           | ਧਜਹਾਂ        | नेण्य-     | द्यतारका                     | •••      | 93         |
| 보살이 불어가지 않는데 보고 마이 가르기가              |              |            | हासा                         | 800      | १३८        |
| धिकाराख्ये सप्तमे—[ १३               | ₹—- <b>१</b> | ४३ ]       | अशोका                        |          | 23         |
| चतुर्विश्वतितीर्थेङ्कराः             |              | १३१        | यक्षेट्                      | •••      | ,,         |

श्व पुंवाचकाः ग्रन्दा यचाभिषायकाः स्त्रीवाचकाः ग्रासनदेवताभिषायकाः ।

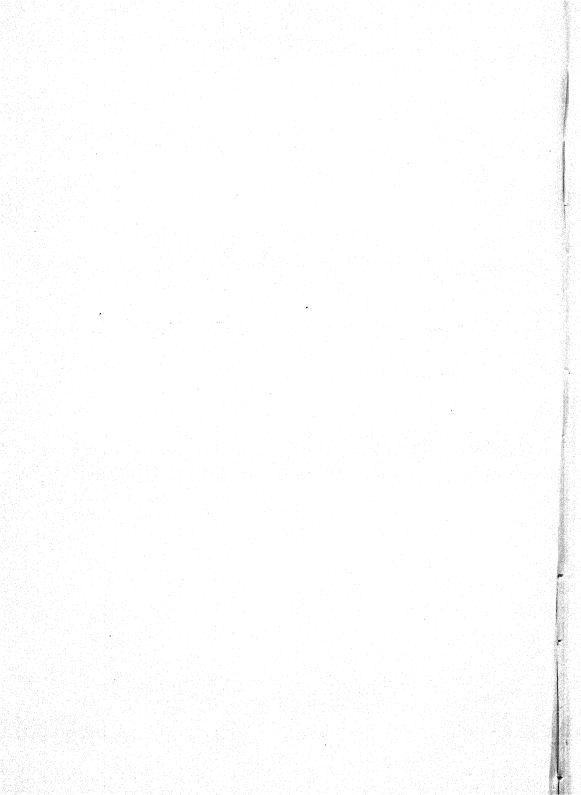
| विषयाः                |       | पत्राङ्काः | विषयाः                                                  |         | पत्राङ्काः |
|-----------------------|-------|------------|---------------------------------------------------------|---------|------------|
| मानवी                 | • • • | १३८        | <ul> <li>देवीमूर्त्तिलक्षणाधिकाराख्येऽष्टमे-</li> </ul> |         |            |
| <del>कु</del> मारः    |       | 99         | [ १४४—१६=                                               |         |            |
| प्रचण्डा ( टी॰ )      |       | 5 9        | गौरीमूर्तीनां सामान्यकक्षणम्                            |         | १४४        |
| षण्युद्धः             |       | 99         | गौरोनामानि—                                             |         |            |
| विदिता                |       | १३९        | उमा                                                     |         | १४४        |
| पातालः                | • • • | 99         | पार्वती                                                 | • • • • |            |
| अङ्करी                |       | 99         | गौरी                                                    | •••     | "<br>१४६   |
| किन्नरः               | • • • | ,,,        | <b>ल्लिता</b>                                           | •••     |            |
| कन्दर्भ               | 0 9 0 | 99         | श्रिया                                                  |         | "          |
| गरुड:                 |       | 95         | <b>डि</b> क्या                                          |         | 33         |
| निर्वाणी              | 4.6.5 | 99         | हिमवन्ती                                                |         | "          |
| गन्धर्वः              |       | १४०        | रम्भा                                                   | • • • • | 99         |
| बला                   | •••   | 99         | सावित्री                                                |         | "<br>१४६   |
| यक्षेट्               |       | 99         | त्रिखण्डा                                               |         |            |
| <b>भारि</b> णी        | •••   | 99         | त्रोतला                                                 | • • • • | 99         |
| कुबेर:                | •••   | 99         | त्रिपुरा                                                |         | 99<br>99   |
| धरणप्रिया             | •••   | 99         | गौर्यायतनम्                                             |         | 33         |
| वरुणः                 | •••   | ,,,        | गौर्याः प्रतीद्वाराः                                    | • • •   | ??<br>१४७  |
| वरदन्ता               |       | १४१        | <b>ाणेशः</b>                                            |         | १४८        |
| मृकुटिः ( यक्षः )     |       | 99.        | हेरम्बः                                                 |         | १४९        |
| गान्धारी              | •••   | 99         | गजाननः                                                  |         | 99         |
| गोमेघः                | •••   | 33         | वक्रतुण्डः                                              | • • •   | १५०        |
| अम्बिका               | • • • | ,,,        | <b>उच्छिष्टगणपतिः</b>                                   | •••     | ,,,,       |
| पार्श्वः              | •••   | १४२        | हेरम्बः                                                 |         | ,,,        |
| पद्मावती              | 0.00  | ,,         | क्षिप्रगणपतिः                                           |         | >>         |
| <b>मातङ्गः</b>        | •••   | 99         | गणेशायतनम्                                              |         | १५१        |
| सिद्धायका             |       | ,,         | गणेशप्रतीहाराः                                          | •••     | ,,         |
| द्वितीयभेदेन चह श्वरी |       | 99         | कार्त्तिकेयः                                            | 000     | १९२        |
| जिनप्रतीहाराः         | -     | १४३        | द्वादशभुजकार्त्तिकेयः                                   | •••     | १५३        |
| एषां स्वरूपम्         | •••   | "          | द्विभुजकार्त्तिकयः                                      | ***     | "          |

|                      |                |        | 물빛하다 보다는 사라이는 다음이                       |            |                                         |
|----------------------|----------------|--------|-----------------------------------------|------------|-----------------------------------------|
| विषयाः               | q <sub>5</sub> | गङ्गाः | विषयाः                                  |            | पत्राङ्काः                              |
| चतुर्भुजकार्त्तिकेयः | •••            | १५३    | महाचाणी                                 | • • •      | १५९                                     |
| पञ्चलीलयाः           | 000            | १५४    | भारती                                   |            | १६०                                     |
| नवदुर्गाः—           |                |        | सरस्वती                                 |            | 99                                      |
| महालक्ष्मीः          |                | १५५    | आर्या                                   |            | 99                                      |
| नन्दा                | •••            | 99     |                                         |            | 99                                      |
| क्षेमदूरी            |                | 99     |                                         |            | 99                                      |
| सर्वती               |                | 99     |                                         | • • •      |                                         |
| महरण्डा              |                | 99     | 지근토를 하다 않는데는 학생들이 되었다. 그는 그 가게 되어       |            | 59                                      |
| भ्रमणी               |                | १५६    | <b>ईश्वरी</b> .                         | •••        | 99                                      |
| सर्वमङ्गला           | ***            | 99     | महालक्ष्मीः .                           |            |                                         |
|                      |                |        | महाकाली .                               | •          | 99                                      |
| रेवती                | •••            | 99     | महासरस्वती                              |            | "                                       |
| <b>ह</b> रसिद्धिः    | • • •          | 23     | भद्रकाली .                              |            | 99                                      |
| <b>भ्रेत्र</b> पालः  |                | 55     | चण्डी                                   |            | १६१                                     |
| मातरः—               |                |        |                                         |            | 26                                      |
| ब्राह्मी             |                | १५७    | 1. A |            | १६२                                     |
| माहेश्वरी            | •••            | 99     |                                         |            | 29                                      |
| कौमारी               | • • •          | 29     |                                         | ••         | १६४                                     |
| वेष्णवी              | •••            | १५८    | कात्यायनी .                             | ••         | "                                       |
| वाराही               |                | 22     | नृत्ये संस्थानवैशिष्क्यम् .             |            | १६५                                     |
| ऐन्द्री              | • • •          | 39     | हस्तादीनां रसाभिन्यञ्जकता .             | ••         | १६६                                     |
| न्नामुण्डा           | • • •          | 99     | नृत्ये आस्यादीनां प्रातिस्विकविष        | <b>ų</b> - | 1 4 4 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 |
| चण्डिका              | •••            | १५९    | निरूपणम् .                              |            | १६७                                     |
| द्वादश सरस्वत्यः—    |                |        | ग्रन्थकृतः स्वाहङ्कारपरिहारः .          | ø 0        | 23                                      |
| महाविद्या            |                | १५९    | ग्रन्थसमाप्तिः .                        | ••         | 93                                      |

बिषयानुक्रमणी समाप्ता ।

# ग्रन्थकर्त्तुर्मङ्गळाचर**णम्**

[आदौ यः सूत्रधारित्त्रभुवनरचनासूत्रलच्यस्य(स्व?)रूपो येनेदं देवदैत्योरगधरिणतलं पर्वताकाशरूपम् । सृष्टं चित्रं विचित्रं जगदिति सकलं जन्तुवृत्तादिसर्वं वन्योऽसौ सृष्टिकर्त्ता सुरदनुजनरैः सर्पविद्याधरायैः ॥]



# देवतामूर्त्तिप्रकरणम्

### प्रथमोऽध्यायः

≠@265×

ॐ नमो ग<sup>्</sup> शाय [ अथ शिलापरीक्षा ]

धातुरत्विशलाकाष्टिचत्रलेपसमुद्भवम् । यद्रूपं विधिवत्तस्य विधिं वच्चामि वस्तुनः ॥१॥ एकवर्णा घना क्षिग्धाऽऽमूलामादार्जवान्विता । अजघण्टारवाघोषा सा पुंशिला प्रकीत्तिता ॥२॥ स्थूलमूला कृशामा या कांस्यतालसमध्वनिः । स्त्रीशिला कृशमूलाऽम्रस्थूला षण्ढेति निःस्वना ॥३॥

२ । अजनण्टारवाघोषेति । अजगळळिम्बन्या घण्टाया रव इवाऽऽघोषो रवो यस्याः सेत्यर्थः । सा च किङ्किण्यपरपर्याया श्चद्रा घण्टिका । यच मयमते 'गजघण्टारवे'ति (अ० ३३, ८ श्लो० ) पाठस्तस्यापि श्चद्रघण्टेत्यर्थः, गजगळे ताहृश्या एव घण्टिकाया बन्धनप्रसिद्धेः । अत्र च किं मयमतीयपाठदर्शनाहु गजघण्टेव ळेखकप्रमादादिहाजघण्टात्वमापन्ना, अत्रत्यपाठस्वरसादज-घण्टेव वा मयमते गजघण्टात्वमापन्ना, उतोभयमेव पृथक् प्रमाणमित्यपि च न छिन्णेयम् । काश्यपशिल्पे तु ''घण्टाध्वनिसमोन्नादे''ति (अ० ४९, ५९ श्लो०) पाठः ।

३। स्थूलमूलेति। कांस्यतालसमध्वनिरिति कांस्यनिर्मितेन तालेन वाद्यभाण्डविशेषेण समस्तुल्यो ध्वनिर्यस्याः सा। तथाच मयमते—

स्यूलमूला कुशाग्रा या कंसतालसमध्वनिः।

स्त्रीशिला ... ... ॥ इति । (अ० ३३, ९ श्लो०)

कंसं कांस्यञ्ज पर्यायशन्दो । यद्यपि-

तालः करतलेऽङ्गुष्ठमध्यमाभ्याञ्च सम्मिते । गीतकालक्रियामाने तालः खड्गादिमुष्टिषु ॥

#### [ शिलाभेदेन कर्मभेदः ]

## लिङ्गानि प्रतिमा मिश्रं कुर्यात् पुंशिलया बुधः। युञ्ज्यात् स्त्रीशिलया सम्यक् पीठिकाशक्तिमूर्त्तयः॥४॥

दुमभेदे करास्फाले तालस्तु हरितालके । वाद्यभाग्डे च कांस्यस्य ... ॥

इति विश्वदर्शनात् तालशन्देनैव कांस्यनिर्मितवाद्यविशेषलाभात् कांस्यपदं ( मयमते च कंसपदं ) न्यर्थम्, तथापि 'सम्भेदेनान्यतरवैयर्थ्यमि'ति न्यायात् 'नयनाश्च' इत्यादिवदः विशेषप्रतिपत्त्यर्थं वा तदुपात्तमिति ज्ञेयम् । स्पष्टमाह काश्यपशिल्पे—

> "तालशब्दसमाकारा दीर्घा या सा शिला स्त्रियः" इति । (अ० ४९, ५६ श्लो०)

निःस्वनेति । निर्नास्ति स्वनो यस्याः सा निःस्वना शब्दहीना । व्यक्तमाह—काश्यपीये—

"अस्त्रिश्च झर्झरी इ(रू)क्षा स्वरहीना नपुंसका" इति । (अ० ४९,५६ श्लो०) मयमते त्वविकलोऽयं श्लोकः परिदृश्यते । एवं मिश्राभ्यामाकृतिस्वराभ्यां भेद उक्तः । केवलया आकृत्यापि स्त्रीपुंनपुंसकादिभेदमाह काश्यपः—

> चतुरस्रा च वस्वस्रा स्त्रीशिलेति प्रकीर्त्तिता ॥ आयतास्रा च वृत्ता च दशद्वादशकोणका । पुंलिङ्गा सा शिला ख्याता खब्रता सा नपुंसका ॥ इति ।

> > (अ० ४९, ५७-५८ श्लो०)

शिलानां बृद्धाबालायुवत्यादिसंज्ञा, अन्ये च विशेषाः काश्यपशिलपे (अ० ४९) मयमते (अ० ३३) आग्नेये (अ० ९३) च द्रष्टव्याः ।

४। लिङ्गं त्रिविधं निष्कलं सकलं मिश्रञ्जेति । तत्र निष्कलं लिङ्गाल्यम् , सकलं प्रतिमा,
 सा च प्रस्तावाच्छिवस्यैव । मिश्रञ्ज तयोर्मिश्रणादुत्पन्नं मुखलिङ्गाल्यम् । तथा चोक्तं मयमते—

निष्कलं सकलं मिश्रं लिङ्गञ्जेति त्रिधा मतम् । निष्कलं लिङ्गमित्युक्तं सकलं बेरमुच्यते ॥ मुखलिङ्गं तयोर्मिश्रं लिङ्गार्चाकृतिसन्निभैः। बिम्बमुक्तिः शरीराभा विश्वमुक्तिस्वरूपकैः॥

### षण्ढोपलेन कर्तव्यं (व्ये?) ब्रह्मकूर्मीश(ले त ?) लैस्तथा । प्रासादनल(तल ?)कुण्डादि कर्म कुर्योद्विचचणः ॥५॥

छन्नदेहप्रतिच्छन्दप्रतिमाङ्केस्तु नामभिः।

दृश्यो देवसमाख्यातः ... ।। (अ० ३३, १-३ श्लो०)

एवं त्रिविधमपि लिङ्गं पुंशिलया कार्यमित्याह—लिङ्गानीति । काश्यपशिल्पे तु 'पुंशिलाभिः कृतं लिङ्गम्' (अ० ४९, ५९ श्लो०) इत्यविशेषेण लिङ्गमात्रोहेखः कृतः । व्यक्तमाह मयमते— "सकलं निष्कलं मिश्रं कुर्यात् पुंशिलया सधीः" इति ।

(अ० ३३, १० श्हो०) पीठिकेत्यादि—पीठिका पिण्डिका गौरीपीठमित्यर्थः, न तु पादशिला, पुंशिलाभिः कृतं लिङ्गं स्त्रीशिलाभिस्तु पिण्डिका ।

नपुंसकशिलाभिस्तु पादाधारं समाचरेत् ॥ (अ० ४९, ५९-६० श्लो०)

इति काश्यपशिल्पे,

बिम्बार्थं पुंशिला प्राह्मा पीठार्थं स्त्रीशिला तथा ।

नपुंसकशिला पादशिलार्थमिखले मता।। इति। (अ०१,२५ श्लो॰)

शिल्परत्नोत्तरभागे च पादिशिलापीठशिलयोर्द्वयोः प्रथम्जातीयशिलासाध्यत्वेन निर्देशात् । लौकिक-दृष्ट्यापि युक्तमचेतनस्य पादाधारस्येव क्षीबिशिलया घटनम्, योनिपीठस्य च शक्तिस्वरूपस्य स्त्रीशिलया निर्माणमिति । प्रन्थकृता तु वक्ष्यमाणश्लोके ब्रह्मकूर्मशिलैरित्युक्त्वा पादाधारशिला संगृहीतेति ज्ञेयम् ।

शक्तिमूर्त्तयः स्त्रीदेवताप्रतिमाः। तथा च मयमते—

''युङ्जीयात् स्त्रीशिलाः सम्यक् नारीवेरञ्ज पिण्डिका'' (अ० ३३, १० श्लो०) नारीवेरञ्ज पिण्डिकेति नारीवेरे स्त्रीप्रतिमायां पिण्डिकायां गौरीपीठे च इत्यर्थः । अत्र मूर्त्तय इति द्वितीयार्थे प्रथमा ।

प्रविक्तिति । नपुंसकिशिलया ब्रह्मकूर्मिशिले कर्त्तव्ये, तथा प्रासादतलकुण्डादि कर्म च
 कुर्यादित्यर्थः । एवञ्च 'तथे'त्यर्द्धान्तरितमेकं पदम् । तथा च मयमते—

षण्डोपलेन कर्तव्यं ब्रह्मकूर्मिशिले तथा । नन्द्यावर्त्तशिले वापि कर्त्तव्या तेन वाऽऽत्मना ॥ प्रासादतलकुड्यादिकर्म कुर्याद विचक्षणः । (अ० ३३, ११-१२ श्लो०)

ब्रह्मकूर्मशिले इति तत्तन्नामकपादाधारशिलाद्वयी । तथा चाऽधस्तादुद्धृतयोः काश्यपशिल्परत्न-वचनयोः नपुंसकशिलाकर्त्तन्यतया 'पादाधार' इति 'पादशिलार्थ'मिति च यदुक्तं तस्यैवायं न्यास इति मन्तन्यम् । पादशिला हि प्रतिमाधस्तात् स्थापनीया शिला, तस्याश्च ब्रह्मशिलेति कूर्मशिलेति च द्वौ भेदौ । कूर्मशिलेत्यत्र 'कर्मशिले'त्याग्नेयमातस्यसमराङ्गणसूत्रधारेषु पाटः । तदेतदुभये अपि शिले उपर्यधःक्रमेण पादयोरधः स्थापनीये इति पुराणादिभ्यः समुपलभ्यते । तथा चाग्नेये— ब्रह्मभागप्रवेशञ्च ज्ञात्वा लिङ्गस्य वोच्छ्यम् ।

न्यसेंदु ब्रह्मशिलां विद्वान् सम्यक् कर्मशिलोपरि ॥ (अ० ५२, १४ ऋो०)

इति । अत्र च कथं ब्रह्मशिलेवोपरिष्टात् स्थापनीया न कर्मशिला, कर्मशिला चाघस्तादेव स्थापनीया न ब्रह्मशिलेति प्रश्ने तथोरौत्तराधयं कारणं परावरत्वमेवेत्युत्तरियण्यन् स्थापन-परिपाटीमाइ मात्स्ये—

> अधः कूर्मशिला प्रोक्ता सदा ब्रह्मशिलाऽधिका । उपर्य्यवस्थिता तस्या ब्रह्मभागाधिका शिला ॥ (अ० २६६, ५ स्रो०)

इति । अधः कूर्मशिला प्रोक्ता (तस्याः) अधिका ब्रह्मभागाधिका शिला ब्रह्मशिला तस्या उपरि अवस्थितेत्यन्वयः, ब्रह्मभागाधिक्यमेव तस्या उपर्य्यवस्थाने हेतुरिति भावः ।

एवज्ञ मूलप्रन्थे 'कर्तन्यम् इति, ब्रह्मकूर्मशिलैरि'ति चापपाठौ ; ग्रुद्धः पाठस्तु 'कर्तन्ये ब्रह्मकूर्मशिले' इति, मयमते तथा पाठदर्शनात्, कोषादौ शिलार्थकस्य 'शिल'शब्दस्यानुपलम्भा-दर्थासङ्गतेश्च। न हि ब्रह्मशिलया कूर्मशिलया वा किञ्चित् क्रियते अपि तु ते एव क्रियते इति कर्मकरणयोरिविवेक एवात्रासङ्गतिः। तथा चानयोः कर्त्तन्यतामाह—समराङ्गणसूत्रधारे—

याताभिषेक (यावताभ्यधिका ?) ब्रह्मशिला ब्रह्मांशतो भवेत । ताव(त्या ? ता)भ्यधिका कार्य्या तस्याः कर्मशिला बुधैः ॥ इति । (अ० ७०, १४० स्ट्रो०)

अन्यत्र च-

''नपुंसकशिलाभिस्तु कर्त्तन्या ब्रह्मणः शिलाः'' इति ब्रह्मशिलाया षण्डोपलकर्त्तन्यतासुपदिशन् सर्वान् संशयानपनुदति ।

'प्रासादनलकुण्डादी'ति पाठोऽपि प्रामादिक इव प्रतिभाति, अन्यत्र ताहशपाठानुपलम्भा-दर्थासङ्गतेश्च। न च नालमिति पाठः निर्मालयद्वारलक्षणस्य तस्य पुंशिलया कर्त्तव्यतोपदेशात्। तथा च काश्यपे—

"पुंशिलया तु कर्त्तन्यं नालं तु द्विदलान्वितम्" इति । ( अ० ८० १३ श्लो० ) तस्मादः ग्रन्थान्तरसंवादात् 'तलं' इत्येव पाठो बन्धनीमध्ये परिकल्पितः ।

यद्यपि 'कुड्यादी'ति मयमते पाठन्तथापि साधकबाधकयुक्त्यभावाद भवेदपि 'कुण्डादीत्य'पि पाठ इति बुद्धम पाठान्तरं नोपकल्पितम् । मयमतेऽपि 'नन्द्यावर्त्तशिले' इत्यपपाठ इव प्रतिभाति, द्वित्वानुपपत्तेः, 'नन्द्यावर्त्तशिला' इति बुद्धः पाठः ।

यथोक्तशिलाभिर्यथोक्तकार्याकरणे दोषमाह काश्यपः—

"कृतञ्च विपरीतं यत्तत् सदा कर्तृनाशनम्" (अ० ४९, ६० श्ठो०) विपरीतमिति यदुक्तं तदेव विवृण्वन्नाह शिल्परत्न उत्तरभागे— श्चीशिळाकल्पिते छिङ्गे राष्ट्रं राजा च नश्यति । पुंशिळाकल्पिते पीठे छिङ्गे पीठे च पण्डके ॥

#### [ शिलास्थितिक्रमेण प्रतिमाशिरोविधानम् ]

## प्राक् पश्चादित्तणे सौम्ये स्थिता भूमौ तु या शिला। प्रतिमायाः शिरस्तस्याः कुर्यात् पश्चिमदित्तणे ॥६॥

श्चिया पुंसा च भूपीठे कृते स्याद्राष्ट्रनाशनम् । एवं विज्ञाय तद्वयोग्यामानयेदम्बरावृताम् ॥' (१।२८-२९) ध्वनिश्च छेदसमयोत्पन्न इति ज्ञेयम् । तथा च शिल्परत्ने—

पूर्वोत्तरशिरोयुक्ता घण्टानादस्फुलिङ्गवत् ।

दे.....॥ (अ० १४ । १६-१७ श्लो,)

६ । प्राक् पश्चादिति । या शिला भूमौ प्राक् पश्चात् पूर्वपश्चिमायतत्वेन दक्षिणे सौम्ये दक्षिणोत्तरायतत्वेन च स्थिता शायितेत्यर्थः तस्यास्ति प्रिमेताया इत्यर्थः, प्रतिमायाः शिरः पश्चिम-दक्षिणे पश्चिमे दक्षिणे च कुर्यात् । प्राक्पश्चादवस्थितायाः शिलाया पश्चिमांशे दक्षिणोत्तराव-स्थितायाः शिलाया दक्षिणांशे शिरः कुर्यादित्यर्थः । यच मयमते—

"शिलामूलमवाक् प्रत्यगुद्धं प्रागुद्ग्विश" (अ० ३३, १८ श्वीः ) इति, काश्यपे—

> प्रागयां चोदगयां वा शिलां संप्राह्य देशिकः । प्रागये पश्चिमं मूलसुदगयन्तु दक्षिणे ॥ ( अ० ४९,६१ श्लो, )

इति, पूर्वोद्धृतशिल्परत्नपूर्वभागवचने च ( अः १४, १६ श्लो॰) प्रागुद्गग्रत्वमभिहितम्, तत्तु शिलाया ऊर्द्वाघोज्ञानार्थं न तु प्रतिमायाः शिरःपादादिज्ञानार्थम् । एतच नैक्तंतैशानकोणायताया चित्तवाय्वायतायात्र शिलाया व्यावर्त्तनार्थम् । मयमते तु कोणायताया अपि शिलाया मूलाग्रमाहः ।

तथा च-

"नैऋ त्येशानदेशाया वह्नाया वहिवायुगा" (अः ३३, १९ श्लो॰)

इति । अस्यायमर्थः—नैर्ऋत्यैशानदेशाग्रा नैर्ऋत्यैशानायतनत्वेनावस्थिता शिला ऐशान-देशाग्रा ऐशान्यां दिशि तस्याः शिर इति ऐशानपदस्य द्विरावृत्त्याऽन्वयः कार्यः ।

शिलायाः शिरःपादादिस्थानकथनञ्च प्रतिमायाः शिरःपादादिज्ञानार्थम् । तत्र च प्रन्थ-क्वतोक्तः समाधिः—

''प्रतिमायाः शिरस्तस्याः कुर्यात् पश्चिमदक्षिणे'' इति, यच मयमते कोणायताया अपि शिलायाः प्रतिमार्थं ग्राह्मता प्रतिपादिता 'नैर्ऋत्यैशान-देशाग्रा' इत्यादिवचनेन, तिच्छल्परत्नवचनिरोधाचिन्त्यमेव ; शिल्परत्नपूर्वभागे दिगायतायाः शिलाया ग्राह्मत्वं कोणायतायाश्च वर्ज्यत्वमाह । तथा च— स्त्रिग्धा शस्त्रसहा गभीरनिनदा दिश्याहितामा शिला। माह्या बिम्बविधो ... ... ॥ इति। (अ० १४, ११ श्लो०)

विश्याहिताग्रेति दिशि आहितम् अर्थादवस्थितम् अग्रं यस्यास्ताहशीत्यर्थः। दिक्-शब्दश्चत्या जायमानं जनानां कोणभ्रममपनयन् स्पष्टमाह तन्नेव ग्रन्थकारः—

"दुःस्पर्शापदिशं निवेशितशिरोदेशा विवज्यां शिळा" इति । (श्लो० १०)

अपदिशमिति अन्तरालं कोणमित्यर्थः । तथा च अमरः—

"क्कीबान्ययं त्वपदिशं दिशोर्मध्ये विदिक् श्चियाम्" इति ।

कोणनिवेशितशिराः शिला वर्ज्येत्यर्थः ।

''कोणशीर्षा शिला त्याजा भर्तुर्दुःखकरी यतः'' (अ० १४, ४ श्लो॰)

इति च स्पष्टात् स्पष्टतरं तत्रेव ।

ग्रन्थक्कता कृतः समाधिस्तु न युक्तिं सहते । तथा हि—पूर्वोक्तेः काश्यपमयशिल्परतादिवचने-रेकमत्येन शिलायाः प्रागुदगग्रत्वं प्रतिपद्यते, एवञ्च प्रागग्रया शिलया प्रागग्रा, उदगग्रया शिलया चोदगग्रेव प्रतिमा युक्तितः करणीयेति किमिति तं पन्थानमुत्स्ज्य ग्रन्थकृता नवीन इव पन्थाः समवलम्बितः किं वा तत्र प्रमाणं तेनोपलक्ष्यमिति न जानीमः ।

यद्यप्यस्मत्म् चितेऽथं स्पुटं कमि ग्रन्थान्तरसंवादं नोपलमामहे, तथाऽप्येकन्न दृष्टः शास्त्राथीं बाधकमन्तरेणान्यन्नापि तथेति न्यायादयमर्थः समर्थयितुं शक्यते । तथा हि, दारवप्रतिमाया उपादानस्य वृक्षस्य यथामूलं यथोर्द्वं यथापाश्वं प्रतिमाया अपि शिरःपादादिकं कुर्यादित्युप- स्म्यते । तथा च बृहत्संहितायाम्—

लिङ्गं वा प्रतिमा वा यथादिशं यस्मात् । तस्माचिह्नयितन्या दिशो दुमस्योद्धं मथ वाऽधः॥ ( अ० ५८, ७ श्लो० )

अस्यायमर्थः—िलङ्गं शिवलिङ्गं वा प्रतिमा अर्चा वा यस्माद द्रमवद वृक्षवत् स्थाप्या तस्माद्धेतोर्द्रुमस्य दिश आशाश्चिह्नयितव्याः, एवमूद्ध्रीधरौ भागाविष चिह्नयितव्यौ । अयमर्थः— दुमस्य यः पूर्वाभिमुखो भागः स एव प्रतिमायाः पूर्वभागः कार्यः । एवं दक्षिणो दक्षिणः । पश्चिमः पश्चिमः । उत्तरभाग उत्तरभाग एव कार्यः । वृक्षस्य योऽघोभागः स एव प्रतिमाया अघोभागः कार्यः । वृक्षस्य य ऊर्द्धुभागः सोऽपि प्रतिमाया ऊर्द्ध्वभागः कार्यः इति तद्वविवृतौ भद्दोतपुरुः । वृह्वत्संहिताविवृतिकुद्धृतकाश्यपे च—

बृक्षवत् प्रतिमा कार्या प्राग्भागाचुपरुक्षिता । पादाः पादेषु कर्तन्याः शीर्षमूर्ध्वे तु कारयेत् ॥ इति ।

### [ आकृतितो प्राह्मशिलाकथनम् ]

# निविडा निर्वणा मृद्धी सुगन्धा मधुरा शिला। सर्वाचीलिङ्गपीठेषु श्रेष्ठा कान्तियुता च या ॥॥॥

काश्यपशिल्पे तु-

वृक्षस्य पूर्वभागे तु सुखं पृष्टन्तु पश्चिमे । दक्षिणं सन्यपाद्यं स्याद्वासपार्श्यं तथोत्तरस् ॥ इति । (अ० ७९, २३ श्लो०)

परं तत्र तत्र शिलाया ऊर्द्धाधःकथनं प्रतिमाया अपि ऊर्द्धाधोनिर्णयाभिप्रायकम्, अन्यथा तदुक्तेरुपयोगो दुरुपपाद एव स्यात् । एवञ्च मयमते शिलाया अधोऽग्रादिकमभिधाय मुखपृष्ठादि-निर्णयार्थम्—

''मुखमुद्धरणेऽघोंऽ'शमूद्धुंभागं शिरो विदुः"

इति यदुक्तं तदिप निराकुलं सम्पद्यते । इतरथात्र शिलायाः शिरोमुखादिवयनमन्यावर्त्तकं भवेत् । क्षोके 'उद्धरणे' इत्यस्य शिलाहरणे, 'शिर' इत्यस्य च मुखपृष्ठभाग इत्यर्थः । न्यक्तमाइ काश्यपशिल्पे—

"अधोभागं मुखं ख्यातं पृष्ठमूर्द्धु गतं भवेत्" इति । ( अ० ४९, ६८ छो० ) मूल्र्श्लोके पश्चिमादिशिरस्कत्वकथनं शयानशिलाभिप्रायेण । दण्डायमानशिलायास्तु भूमिष्ठी-ऽ शो मूलम्, ऊर्द्धुभागश्चायमिति ज्ञेयम् । तदुक्तं मयमते—

''अग्रमूर्द्धुमधो मूर्लं पाषाणस्य स्थितस्य तु" इति । ( अ० ३३, १८ श्लो० )

७। निविडा छश्चिष्टाङ्गसन्धिः, निर्वणा स्फोटकाकृतिबिन्दुरहिता। बिन्दुमाह काश्यपः---

......त्रिविधा बिन्दुरेव हि । कृष्णलोहनिसाकारा कृष्णभ्रमरसन्निसा ॥

शिखिपिच्छसमाकारा.....॥ इति ( अ० ४९, ४६-४७ )

छगन्धेति स्वभावादेव छरभिः न त्वौपाधिकगन्धवती । यथाह निन्दितशिलामधिकृत्य काश्यपः—

"वर्षातपाप्तिगन्याञ्च स्कीर्णा क्षारवारिणा" इति ( अ० ४९, ४२ स्टो॰)

अथवा वर्षातपाग्निभिरुत्पद्यमानो दुर्गन्य एव न तु स्रगन्य इति तद्वर्जनमभिद्वितं काश्यपशिल्पे। स्रवर्ण इच पाषाणेऽपि गन्योद्वभेदोऽर्वाग् हक्परोक्षोऽपि अदृष्टवशात् कदाचिद्व भवेदपीति नाम्न विकल्पः करणीयः। मधुरा नयनप्रिया स्टब्येति यावत्।

[ त्याज्यशिलाकथनम् ]

## विमलं हेमकांस्यादिचिह्नं लोहमयं हि यत्। य(तः)थान्यद् विविधं चिह्नं प्रतिमायां भयावहम्॥।।।।

[ वर्णतो प्राह्मशिलाकथनम् ]

### कपोतकुमुदभृङ्गमाषमुद्गासितोपमा । पाण्डुरा घृतपद्माभा सर्वार्चासु सुखावहा ॥६॥

या च कान्तियुता क्रिग्धा शिला सा सर्वार्चालिङ्गपीठेषु सर्वास्वर्चाछ प्रतिमाछ, सर्वेषु लिङ्गेषु पीठेषु चेत्यर्थः, श्रेष्टा ।

मृद्धी अरूक्षा, न त्वनायासच्छेद्यत्वप्रयोजककोमलतापरपर्यायमृदुत्ववती। मयमते शिलाया बालायुवत्यादिसंज्ञाप्रस्तावे—

टङ्कचातादिमृद्वी या मन्दपक्रेष्टकोपमा ।

शिला बाला मता तज्ज्ञैः सर्वकर्मछ निन्दिता ॥ (अ० ३३, ४३ श्लो॰)

इत्यनेन तादृशशिष्ठाया बालसंज्ञकत्वेन वर्जनीयत्वकथनात् । अस्यार्थः—टङ्क्ष्यातादिष्टद्वी पाषाणदारणास्त्राधातविषये मृद्वी कोमला तद्स्त्रेणानायासच्छेद्या, अत एव मन्द्रपक्त ष्टकोपमा अल्पपक्त ष्टकतुल्या । यदि च मृद्वीत्यत्र यथाश्चतार्थग्रहणे आग्रहस्तदा 'टङ्क्ष्यातादिष्टद्वी'त्यस्य परकृतटङ्काधातेन मृद्वी जर्जरा इत्येवार्थः करणीयः । तदेतत् सर्व ग्राह्मशिलालक्षणमाह् मयमते—

स्निग्धा गम्भीरनिर्घोषा छगन्धा शीतला घटुः । नविलावयवा तेजःसहिता यौवना शिला ॥ मध्यमा सर्वयोग्या स्यात् सर्वकर्मार्थसिद्धिदा । इति ।

(अ॰ ३३, १४-१५ श्लो॰)

विमलमिति । विमलं विशिष्टमलयुक्तं मलिनमिति यावत् , हेमकांस्यादिचिह्नम् । यथान्य-दिति यचान्यदित्यर्थः । तथेत्याशङ्कितपाठस्तु निःसन्देहार्थम् । काश्यपशिल्पे—

''रेखाबिन्दुकळङ्कादिसंयुक्तां परिवर्जयेत्" इति । (अ० ४९, ४४ श्लो॰)

९। शिला तावद्वर्णतश्चतुर्विधा—श्वेता, रक्ता, पीता, कृष्णा चेति। तथा च काश्यपशिल्पे— "श्वेता रक्ता च पीता च कृष्णा चैव चतुर्विधा" इति। (अ० ४९, ३२ ऋो०)

एतास च ब्राह्मणादिवर्णक्रमेणोपयोगमाह तत्रैव—

"श्वेता रक्ता च पीता च विप्रादीनां क्रमाद भवेत" इति । (अ० ४९, ३८ श्लो०)
यज्ञात्र पद्ये क्रूष्णशिखाया वर्जनामिप्रायकं तद्वुपादानं तद्दि ससीकृष्णापरम्, तत्रैव—
"कृष्णकृष्णा विनाशाय श्वेतकृष्णा तथैव हि" (अ० ४९, ४९ श्लो०)

#### [ शिलाद्याहरणक्षणः ]

### सुदिने शुभनत्तत्रे शकुने शान्तचेष्टिते। प्रतिमायहकाष्टादिकर्म कार्यं न चान्यथा ॥१०॥

#### इति शिलापरीचा

इत्येकान्तकृष्णाया एव दोषश्चतेः,

"हरिता कृष्णा शिला ग्राह्मा सितवर्णा विशेषतः" इति (अ० ४९, ५० श्लो०) चेपत्कृष्णाया ग्राह्मत्वविधानाच । अग्निपुराणे तु—

"पाण्डरा ह्यरूणा पीता कृष्णा शस्ता तु वर्णिनाम्" (अ० ४३, १२ श्लो०) इत्यविशेषेण सर्वेषामेव ब्राह्मणादिवर्णानां सर्वाऽप्यरूणपीतादिशिला प्रशस्तेत्याह । इह तु कासाञ्चन कृष्णानां कासाञ्चन पीतानामविशेषेण च श्वेतानां शुभावहत्वमाह—कपोतेत्यादिना । तथा च कपोतादिवत् कृष्णशिला, घतवत् पद्मवच पीतशिला श्वेतशिला च सर्वाचीछ प्रयुक्ता कर्त्तुः छसमावहतीति श्लोकार्थः ।

१०। छदिन इति । ग्रुभनक्षत्रे कर्तुंरिति ज्ञेयम्, छदिने इति सामान्यतोऽभिधाय विशिष्य युनर्नक्षत्रोपादानस्य फलाभावात् । छदिनञ्च ज्योतिःशास्त्रादाववलोकनीयम् । विश्विष्याष्ट्र काश्यपः—

''समासतिथिनक्षत्रखप्रवारे शिलां ग्रहेत्'' इति । (स० ४९, १८ श्लो॰)

मयमते च शिलाधाहरणं प्रकृत्य—

उत्तरायणमासे तु शुक्कपक्षे शुभोदये । प्रशस्तपक्षनक्षत्रे मुहुर्ते करणान्विते ॥ इति । (अ० ३३, १९-२० श्लो०)

शकुने शान्तचेष्टित इति । शकुने शुभाशुभाशंसिनि निमित्ते शान्तचेष्टिते शान्तं सौम्धं कर्मानुकूलमिति यावत् चेष्टितं यत्र तादशे सति । शकुनमाह काश्यपशिल्पे—

> वायसं दक्षिणे वामादागतञ्च तथैव च । हयेनं वे दक्षिणे वामे गृध्रं मांसेन संयुतम् ॥ कन्यागोदर्शनञ्चेव गावस्त्वावाहनं तथा । दिधना पूर्णकुम्भञ्च क्षीरकुम्मं तथैव च ॥ पुष्पं पुष्पछतं वापि छतवतीयु(वद्यु)वितिश्चयः । अञ्चञ्च मांसहास्व (हारञ्च) शिवभक्तिपरायणम् ॥ ज्वालानलञ्च दीपञ्च जलैः पूर्णवटावृतम् । त(व)राहं च गजं चैव वेण्या चात्यन्तछन्दरी ॥ ग्रुभान्येतानि भौमानि अञ्चभं विपरीतकम् ।

उल्कापातं दिशां दाहं महावातप्रवर्त्तनम् । अञ्चमान्यन्तरीक्षाणि ... ॥ इत्यादि । (अ० ४९, २०-२९ श्लो०)

शुभशकुनञ्चेद गच्छेदशुभञ्जेन्न गच्छेदित्याशयः। तदुक्तं काश्यपे—
"शुभञ्जेद गमनं कुर्यादशुभञ्जेद विवर्जयेत्" इति । (अ० ४९, २८ श्लो०)

कालातिपाताक्षमे कर्मण्यशुभराकुनदर्शने प्रतिप्रसवमप्याह तन्नैव—
अञ्चभे त्विप्तमास्तीर्य शिवेनैव शताहुतीः ।
समिदाज्योदनैः कुर्यान्नागान्नं नागभूषणम् ॥
दस्वा शिवं नमस्कृत्य गच्छेदाचार्यशिल्पि च । इति ।

(अ० ४९, २९-३० श्हीं०)

प्रतिमेति । एतदुपलक्षणम् , लिङ्गपीठाद्युचितशिलाद्याहरणेऽज्येतद्व योज्यम् । तथा च काश्यपे— आचार्यः शिल्पिसंयुक्तः शिलायहणमाचरेत् । दिव्यान्तरीक्षमौमानि निमित्तान्युपलक्षयेत् ॥ (अ० ४९, १९ श्लो०)

इति सामान्यतः शिलाहरणमुक्तम् ।

मयमते च-

प्रशस्तपक्षनक्षत्रे मुहूर्त्ते करणान्विते । गच्छेल्डिङ्गं समुद्दिश्य वनं चोपवनं गिरिम् ॥

निमित्तैः शकुनैर्योग्यैः सह मङ्गलशब्दकैः ॥ इति ।

(अ० ३३, २०-२२ श्लो०)

अत्र लिङ्गमित्युपलक्षणमर्वादीनाम् । वनं चोपवनमिति प्रतिमोचितद् मोद्देशकथनम् , गिरिमिति लिङ्गाचुपयोगिशिलास्थानकथनम् ।

शिलाग्रहणमन्त्रमाह तन्नेव—

ॐ अपक्रामन्तु भूतानि देवताश्च सगुद्धकाः । युष्मभ्यन्तु बल्धिभूयात् कूराश्च वनदेवताः ।। कमेंतत् साधयिष्यामि क्रियतां व[वा ?]स्तुपर्ययः । इति ।

(अ० ३३, २७-२८ श्लो०)

प्रतिमोचितकाष्ट्रगहणे विशेषमाह बृहत्त्संहितायाम्—
कर्त्तुरनुकूळदिवसे दैवज्ञविशेषिते शुभनिमित्ते ।
मङ्गलशकुनैः प्रास्थानिकेश्च वनसम्प्रवेशः स्यात् ॥ इति ।

[ प्रासादमानेनोर्दु स्थज्येष्ठप्रतिमालक्षणम् ]

## एकहस्ते तु प्रासादे मूर्त्तिरेकादशाङ्गुला । दशाङ्गुला ततो वृद्धियीवद्धस्तचतुष्टयम् ॥११॥

[ ऊर्द्धु स्थप्रतिमाया मध्यमाधमभेदकथनम् ]

द्रचङ्गुला दशहस्तान्ता शतार्खान्ताऽङ्गुलस्य च। अतो विंशदशांशोना मध्यमार्चा कनीयसी॥१२॥

एवज्र तत्रेव प्राह्माग्राह्मवृक्षानिभधाय तद्भिमन्त्रणमाह—
अर्चार्थममुकस्य त्वं देवस्य परिकल्पितः ।

ममस्ते वृक्ष पूजेयं विधिवत् संप्रगृह्मताम् ॥

थानीह भूतानि वसन्ति तानि विछं गृहीत्वा विधिवत् प्रयुक्तम् ।
अन्यत्र वासं परिकल्पयन्तु क्षमन्तु तान्यद्य नमोऽस्तु तेभ्यः ॥ इति

(अ० ५८, १०-११ श्लो०)

गृहकाष्ट्राहरणप्रकारोऽप्येतदनुरूपः समराङ्गणसूत्रधारे परिलक्ष्यते । तत्राहरणमन्त्रस्तु— अपकामन्तु भूतानि यानि वृक्षाश्रितानि हि । कल्पनं वर्त्तयिष्यामि क्रियतां वासपर्ययः ॥ (अ० १६, २७ श्लो०)

तदेतत् सर्वं शेषतो जिज्ञास्रभिः समराङ्गणसूत्रधार-(अ० १६) काश्यपशिल्प-(अ० ४९) मयमत-(अ० ३३) बृहत्संहितास्र (५८ वनसम्प्रवेशाध्याये) दृष्टव्यम् ।

११। अथ प्रथमं प्रासादमानेन ऊर्द्धृस्थायाः (दण्डायमानायाः) प्रतिमायाः प्रमाणम् उच्यते—एकद्दस्त इत्यादिना। एकद्दस्ते प्रासादे मूर्त्तिरेकादशाङ्गुला भवेत्। ततो इस्तचतुष्ट्यं यावत प्रतिहस्ते दशाङ्गुला वृद्धिः। अर्थात्, द्विहस्ते प्रासादे मूर्त्तिरेकविंशत्यङ्गुला, त्रिहस्ते एकत्रिशदङ्गुला, चतुर्हस्ते एकविंशत्यङ्गुला भवेत्।

१२ । ततो दशहस्तान्ता द्वाङ्गुला वृद्धिः, अर्थात् पञ्चहस्तादिदशहस्तान्तप्रासादेषु प्रतिहस्ते द्वाङ्गुला वृद्धिः, तेन पञ्चहस्तप्रासादे त्रिचत्वारिशदङ्गुला प्रतिमा, पड्डस्तप्रासादे पञ्चचत्वारिश-दङ्गुला, सप्तहस्ते सप्तचत्वारिशदङ्गुला, अष्टहस्ते ऊनपञ्चाशदङ्गुला, नवहस्ते एकपञ्चाशदङ्गुला, दशहस्ते त्रिपञ्चाशदङ्गुला प्रतिमा स्यादित्यर्थः।

शताद्धीन्ताङ्गुलस्य च-शताद्धीन्ता शतार्द्धहस्तान्ता वृद्धिरित्यस्य विशेषणम् । वृद्धिरङ्गुलस्य एकाङ्गुलस्य ; एकादशहस्तादिपञ्चाशद्धस्तान्तप्रासादेषु प्रतिहस्ते एकेकाङ्गुला वृद्धिरित्यर्थः । तेन च एकादशहस्तप्रासादे चतुःपञ्चाशदङ्गुला प्रतिमा, द्वादशहस्ते पञ्चपञ्चाशदङ्गुला, त्रयोदशहस्ते षट्पञ्चाशदङ्गुला, चतुर्दशहस्ते सप्तपञ्चाशदङ्गुला, पञ्चदशहस्ते प्रासादे अष्टपञ्चाशदङ्गुला प्रतिमा । एवंक्रमेण वृद्धा पञ्चाशद्दस्तप्रासादे त्रिनवत्यङ्गुला प्रतिमा भवेत् । इत्यृद्ध्वंस्थाः पञ्चाशत् प्रतिमाः ।

अत उक्तमानाविध विंशांशोना विंशेनांशेन न्यूना मध्यमार्चा मध्यमप्रतिमा, दशांशोना दशमांशेन हीना च कनीयसी क्षुद्रतरा अर्चा कथितेति शेषः। एवञ्च एकहस्तप्रासादे एकादशाङ्गरुं ज्येष्ठप्रतिमायाः परिमाणम्, दशाङ्गुरुं विंशतिविभक्ताङ्गुरुस्योनविंशांशाश्च मध्यमप्रतिमापरिमाणम्, दशाङ्गुरुं दशधा विभक्तस्याङ्गरुस्य नवांशाश्च कनिष्ठप्रतिमापरिमाणमिति। एवमन्यास्विप प्रमाणाधिकप्रतिमास श्चेयम्।

### प्रासाद्परिमाणेन ऊर्द्धस्थर्शतमापरिमाणम् ।

| प्रासा      | दस्य  |     | प्रतिमाया    | प्रार      | नादस्य |       | प्रतिमाया    |
|-------------|-------|-----|--------------|------------|--------|-------|--------------|
| हस्तमा      | नम्   |     | अङ्गुलिमानम् | हस्त       | मानम्  |       | अङ्गुलिमानम् |
| ?           | •••   |     | 28           | २०         | •••    | • • • | ६३           |
| २           | •••   | ••• | 28           | २१         | • • •  | * * * | €8           |
| 3           | 400   |     | 3,8          | २२         | •••    |       | ६९           |
| 8           | •••   | ••• | 88           | २३         |        |       | ६६           |
| ٩           | •••   | ••• | 83           | <b>२</b> ४ |        | • • • | ६७           |
| ६           |       | ••• | 86           | २५         | •••    | • • • | ĘC           |
| 9           | •••   |     | 8.0          | २६         |        | •••   | ६९           |
| 6           | • • • | ••• | 86           | २७         |        |       | 90           |
| 9           |       | ••• | 48           | २८         |        |       | <b>७</b> १   |
| १०          |       | *** | 43           | २९         |        | •••   | ७२           |
| ??          | ***   | ••• | 48           | 30         | •••    |       | ७३           |
| १२          | • • • |     | 44           | 38         | •••    | •••   | 68           |
| १३          | •••   | ••• | 98           | ३२         | •••    | • • • | ७६           |
| <b>\$</b> 8 |       | ••• | ६७           | 33         | •••    |       | <b>9</b> Ę   |
| १५          | •••   | ••• | 96           | \$8        | •••    | •••   | 66           |
| १६          | •••   | ••• | <b>५</b> ९   | ३५         |        | •••   | 96           |
| १७          | •••   | ••• | Ę٥           | ३६         | •••    | •••   | ७९           |
| १८          |       |     | ६१           | ३७         |        |       | ٥٥           |
| १९          | •••   | ••• | 43           | રૂટ        | •••    |       | . 68         |

### [ आसनस्थोत्तमप्रतिमापरिमाणम् ]

## हस्तादेवेंदहस्तान्ते षड्वृद्धिः स्यात् षडङ्गुला । तदृद्ध<sup>°</sup> दशहस्तान्ता ज्यङ्गुला वृद्धिरिष्यते । एकाङ्गुला भवेद् वृद्धिर्यावत् पश्चाशहस्तकम् ॥१३॥

| प्रासादस्य<br>हस्तमानम् | प्रतिमाया<br>अङ्गुल्मानम् | प्रासादस्य<br>इस्तमानम् | प्रतिमाया<br>अङ्गुल्यिमानम् |  |
|-------------------------|---------------------------|-------------------------|-----------------------------|--|
| ३९                      | ८२                        | 86                      |                             |  |
| go                      |                           | 88                      | ८९                          |  |
| 88                      | 68                        | 80                      | ९०                          |  |
| 83                      | 64                        | 86                      | ९१                          |  |
| 83                      | ८६                        | 88                      | ९२                          |  |
| 88                      |                           | ۹٥                      | ९३                          |  |

१३। इदानीमासनस्थमूर्तानां परिमाणमुच्यते। विडङ्गुला आसनस्था मूर्तिः हस्तादेरेकहस्ताद वेदहस्तान्ते चतुर्धस्तपर्यन्तप्रासादे चड्चृद्धिः षट् षट् बृद्धिर्यस्याः प्रतिमायास्तादशी
स्यात्। संख्याशब्दस्य वृत्तिविषये वीप्सार्थत्वं सप्तपणीदिवदित्युक्ते अर्थात् एकहस्तप्रासादे मूर्तिः
षडङ्गुला, द्विहस्तप्रासादे द्वादशाङ्गुला, त्रिहस्ते अष्टादशाङ्गुला, चतुर्द्धस्ते चतुर्विशत्यङ्गुला
भवेत्। तदूर्वुं पञ्चहस्तप्रासादमारभ्य दशहस्तान्ता त्र्यङ्गुला वृद्धिरिष्यते। तथा हि—पञ्चहस्तप्रासादे सप्तविशत्यङ्गुला मूर्तिः, षड्दस्तप्रासादे त्रिशदङ्गुला, सप्तहस्ते त्रयिश्वरदङ्गुला, अष्टहस्ते
षट्त्रिशदङ्गुला, नवहस्ते कनचत्वारिशदङ्गुला, दशहस्ते द्विचत्वारिशदङ्गुला मूर्त्तिभवेदित्यर्थः।

ततः पञ्चाशहस्तकं यावत् एकादशहस्तादिपञ्चाशद्धस्तान्तमित्यर्थः, एकाङ्गला प्रतिहस्ते एकेकाङ्गला वृद्धिर्भवेत् । तेन एकादशहस्तप्रासादे त्रिचत्वारिशदङ्गला मूर्त्तः, द्वादशहस्ते चतुश्चत्वारिशदङ्गला मूर्त्तः, एवंक्रमेण वृद्धया पञ्चाशद्धस्तप्रासादे द्वाशीत्यङ्गला मूर्त्तिभवेदित्यर्थः । इत्यासनस्था द्वितीयाः प्रतिमाः पञ्चाशत्संख्याकाः ।

#### प्रासादपरिमाणेन आसनस्थप्रतिमापरिमाणम् ।

| प्रासादस्य | प्रतिमाया    | प्रासादस्य        | प्रतिमाया    |
|------------|--------------|-------------------|--------------|
| हस्तमानम्  | अङ्गुलिमानम् | हस्तमा <b>नम्</b> | अङ्गुलिमानम् |
| <b>?</b>   |              | ۹                 | २७           |
|            | <b>,</b>     | <b></b>           | ફુંટ         |
| 5          |              |                   | 33           |
|            |              | •                 | 38           |
| 8          | ₹₽           | ٠٠, ,             | ••           |

### [ आसनस्थमध्यमाधमप्रतिमापरिमाणम् ]

# विंशत्येकाधिका ज्येष्टा विंशत्योना कनीयसी। जद्धीर्चा प्रथमा प्रोक्ता आसनस्था द्वितीयिका ॥१४॥

| *****                | -     |     |                   |      |       |              |                 |
|----------------------|-------|-----|-------------------|------|-------|--------------|-----------------|
| ę                    | 400   | ••• | ३९                | ३०   |       | •••          | ६२              |
| १०                   |       | ••• | ૪૨                | 3 ?  | 4 0 0 | •••          | ६३              |
| ११                   | •••   | ••• | ४३                | ३२   | • • • | • • •        | ६४              |
| १ृ२                  | •••   |     | 88                | ३३   |       |              | ६५              |
| १३                   |       | ••• | <b>ે</b>          | 38   | • • • | <b>0 0 0</b> | ६६              |
| १४                   | •••   |     | ४६                | ३५   |       |              | ६७              |
| १६                   | 5 0 0 | ••• | 80                | ३६   |       | • • •        | ६८              |
| १६                   | •••   |     | 86                | ३७   |       | 5            | ६९              |
| १७                   |       |     | ४९                | ३८   | • • • | •••          | <b>6</b> 0      |
| ्<br>१८              |       | ••• | Ço                | ३९   | • • • | ***          | 4               |
| १९                   |       | 111 | <b>4</b> 8        | ပွဲခ |       | •••          | ७२              |
| २०                   |       | ••• | લ્ર               | 88   |       | •••          | ७३              |
| <b>३</b> १           |       |     | <b>43</b>         | 8ર   |       | •••          | હડ              |
| ે.<br>૨૨             |       |     | <b>લ્</b> ટ્ટ     | 83   |       | •••          | ७५              |
| ે<br><b>૨</b> ૱      |       |     | ६६                | 88   |       | •••          | હફ              |
| ``*<br><b>२</b> ४    |       |     | ५६                | યુલ  |       | •••          | ७७              |
| ``<br><b>२</b> ५     |       |     | ५७                | ४६   | •••   | •••          | હ્              |
| े <b>े</b><br>२६     |       |     | 96                | ૪૭   | •••   |              | ७९              |
| ે <sup>ત</sup><br>૨૭ |       |     | 49                | ४८   |       |              | ¢0              |
| २ <b>७</b><br>२८     |       |     | <b>ξ</b> <i>o</i> | ४९   |       | •••          | ८१              |
| २९<br>२९             |       |     | <b>६१</b>         | 90   |       |              | ु<br>हुःयाः) ८२ |
| ','                  | •••   |     |                   |      |       |              | (4)             |

१४। विंशत्येकेति । विंशत्येकत एकविंशत्यङ्गलाद अधिका द्वाविंशत्यङ्गलादिपरिमाणा प्रतिमा ज्येष्ठा । विंशत्योना विंशत्याङ्गलेन हीना कनीयसी प्रतिमा भवतीत्यर्थः । एवञ्च कण्ठतोऽनुक्तमप्यत्र मध्यमप्रतिमापरिमाणं पारिशेष्यादुन्नेयम् ; तथा हि द्वाविंशत्याद्यङ्गलपरिमाणा ज्येष्ठा, विंशत्योना कनीयसी, विंशौकविंशत्यङ्गला च मध्यमेति पर्यवसितोऽर्थः । अयञ्च प्रासाद-मानेन प्रतिमापरिमाणनिर्णयप्रकारो ग्रन्थकृदुपञ्चमेव नान्यत्र शिल्पशास्त्र उपलभ्यते ।

### [ द्वारमानेन ज्येष्टप्रतिमापरिमाणम् ]

### द्वारोच्छ्रयोऽष्टथा कार्यो भागमेकं परित्यजेत्। सप्तभागं त्रिधा कृत्वा द्विभागा प्रतिमा भवेत्॥१५॥

१५ । पूर्वं प्रासादमानेन प्रतिमामानमभिहितम्, इदानीं प्रासादद्वारमानेनापि तद्व वक्तुं प्रथमं ज्येष्ठप्रतिमापिरमाणमाह—द्वारोच्छ्य इति । आदौ द्वारस्यौन्नत्यम् अष्टधा विभज्यैकमंशं पिरत्यज्याविश्चान् सप्तांशान् त्रिधा विभज्य द्विभागेन प्रतिमाः कुर्यात् । एकांशेन च पीठिकेत्यनुक्त-मप्यत्रोद्यम् । तथा च बृहत्संहितायाम्—

देवागारद्वारस्याष्टांशोनस्य यस्तृतीयोऽंशः। तित्पण्डिकाप्रमाणं प्रतिमा तद्वद्विगुणपरिमाणा।। इति (अः ९७, ३ श्लो०) द्वारमानाष्टभागोना प्रतिमा स्यात् सपिण्डिका। द्वौ भागौ प्रतिमा तत्र तृतीयांशश्च पुण्डिका।। (अः ९९, १६ श्लो०)

इति च । अष्टांशोनस्येति कृताष्टभागस्य द्वारमानस्याष्टमभागेन हीनस्येत्यर्थः । द्वारप्रमाणमाह तत्रेव प्रासादलक्षणमधिकृत्य—

> यो विस्तारो भवेद यस्य द्विगुणा तत्समुद्रतिः । उच्छायाद यस्तृतीयांशस्तेन तुल्या कटिः स्मृता ॥ विस्तारार्द्धं भवेद्व गर्भो भित्तयोऽन्याः समन्ततः । गर्भपादेन विस्तीर्णं द्वारं द्विगुणमुच्छितम् ॥ (अः ९९, १-२ श्लो०)

इति । तथा च दशहस्तविस्तृते प्रासादे गर्भः पञ्चहस्तः गर्भस्य पादेन तुर्याशेन द्वारविस्तारो भवे-दिति सपादहस्तप्रमाणा द्वारस्य विस्तृतिः उन्नतिश्र सार्द्धद्विहस्तपरिमाणा । एवञ्च—द्वासप्ततिहस्त-विस्तृते प्रासादे वट्निशाद्धस्तमितो गर्भः, गर्भपादसममानतया च नवहस्ता द्वारस्य विस्तृतिस्तदु-द्विगुणोऽष्टादशहस्तश्रोछ्रयः तस्य चाऽष्ट्या विभक्तस्य एकमंशं पडङ्गुलाधिकहस्तद्वयं परित्यज्य शिष्टानामष्टादशाङ्गुलाधिकपञ्चदशहस्तानां त्रिभागीकृतानां भागद्वयपरिमिता द्वादशाङ्गुलाधिकदश-हस्ता प्रतिमा भवेदिति निष्कर्षः । एतच 'एकहस्ते तु प्रासादे मूर्त्तिरेकादशाङ्गुले'(११ श्लो०)ति यदुक्तं ततोऽन्यादशमेवेति मन्तव्यम्, निरुक्तद्वारमानत एकहस्तविस्तृतप्रासादे द्वारस्य पडङ्गलत्वेन यथोक्तमागवशात् प्रतिमाया अष्टाविशतियवपरिमाणत्वप्रसक्तेः ।

समराङ्गणसूत्रधारे त्त्तममध्यमाधममूत्तीः प्रकृत्य-

(भव १ तच) द्वारं त्रिधा (चत्वा १ भक्त्वा) पीठं भागेन कल्पयेत । (ता १ द्वा) भ्यां (तु) प्रतिमा कार्या ज्येष्टा (स्या १ यां) मानमीहशम् ॥

(अः ७०, १४७ श्लो॰)

इति यदुत्तमप्रतिमापरिमाणमुक्तं तत् प्रकृतग्रन्थस्य कनिष्ठप्रतिमामानानुरूपम् । तथा कनिष्ठम्र्ति- परिमाणे—

[ मध्यमप्रतिसापरिसाणम् ]

## द्वारं विभज्य नवधा भागमेकं परित्यजेत्। अष्टौ भागांस्त्रिधा कृत्वा द्विभागे प्रतिमा भवेत्।

[ कनिष्ठप्रतिमापरिमाणम् ]

# विभागेर्भाजिते द्वारे द्विभागेऽर्चा प्रकोर्त्तिता ॥१६॥

इति प्रासाद्द्वारमानेन प्रतिमाप्रमाणम् ।

......हीनायां चिद्ध्याह द्वारमष्ट्या ।

ए(व ? क) मुत्सुज्य शेषेण \*\*\*\*\* ॥ (अः ७०, १४९ श्लो०)

इत्यपि यदुक्तं तत्तु प्रकान्तश्लोकानुसारीति दृश्यते । एवम् अस्माभिरुपरिष्टात् प्रदर्शयिण्यमाणं तदुक्तमध्यमप्रतिमापरिमाणमपि वद्यमाणमध्यमप्रतिमापरिमाणानुसारीति ज्ञेयम् । न चैवं समराङ्गणसूत्रधारप्रामाण्यात् प्रकृतेऽपि ग्रन्थे वैपरीत्येन अधममध्यमोत्तमप्रतिमापरिमाणलक्षकतया श्लोकानां परिपादीः स्वीकृत्य तदेकवाक्यता करणीयेति वाच्यम् , वृहत्संहितायां मध्यमादिभेद-मनाहत्य केवलमेतच्छ्लोकोक्तपरिमाणस्यैव ग्रहणेनास्यैवोत्तमत्वस्वीकारात् । मत्स्यपुराणेऽपि—

द्वारोच्छ्रयस्य यन्मानमष्ट्या तत्तु कारयेत् । भागमेकं ततस्त्यक्षा परिशिष्टन्तु यद्व भवेत् ॥ भागद्वयेन प्रतिमा......। (अ० २५८, २४-२५ श्लो०)

इति द्वारमानेनैकमेव प्रतिमापरिमाणमुक्तमिति सर्वं छसमञ्जसम् ।

१६। मध्यमाधमप्रतिमापरिमाणमाह—द्वारमिति त्रिभागैरिति च। स्पष्टोऽर्थः। मध्यम-प्रतिमालक्षणमाह समराङ्गणसूत्रधारे—

मध्यायां नवधा द्वारं क्ट (ते ? त्वे ) कं भागसुत्रस्त्रेत् । शेषान् भागांस्त्रिधा कृत्वा पीठं भागेन कल्पयेत् ॥ अर्चासुभाभ्याम्...... । इति । (अ० ७०, १४८-१४९ श्लो०)

अधमप्रतिमापरिमाणमप्याह तत्रैव—'हीनायां विद्ध्याद द्वारमष्ट्ये'त्यादि प्रागेवोल्लिखितम् । द्वारप्रमाणायाः प्रतिमाया विनियोगमाह समराङ्गणसूत्रधारे—

'यात्रार्था प्रतिमा द्वारप्रमाणेन विधीयते । इति । ( अ० ७-१४६ ) यात्रार्था उत्सवार्थं निर्मिता ।

द्वारमानेन प्रतिमापरिमाणेऽन्येऽपि विशेषाः समराङ्गणसूत्रधारतो जिज्ञास्तर्भिविज्ञेया । प्रतिमानां मुखाद्यवयवपरिमाणादिकञ्च मत्स्यपुराण ( अ० २५८ )-बृहत्संहिता ( अ० ५७ )-काभ्यपशिल्प ( अ० ५० )-समराङ्गणसूत्रधारादिषु ( अ० ७६ ) द्रष्टव्यम् । [ गृहपूज्यायाः प्रतिमायाः परिमाणम् ]

# आरभ्येकाङ्गुळादृर्द्धं पर्यन्ते द्वादशाङ्गुलम्। यहेषु प्रतिमा पूज्या नाधिका शस्यते ततः॥१७॥

[देवगृहोचितप्रतिमापरिमाणम्]

### तदृद्धीन्नवहस्तान्ता पूजनीया सुरालये।

[बहिरर्चनीयप्रतिमापरिमाणम् ]

### दशहस्तादितो याऽची प्रासादेन विनाऽर्चयेत् ॥१८॥

१७। इदानीं कुत्र कीदशी प्रतिमा पूजनीयेति वक्तुं प्रथमं गृहोचितायाः प्रतिमायाः परिमाण-माह—आरभ्येति । एकाङ्गुलादारभ्य उच्छायेण द्वादशाङ्गलपर्यन्ता प्रतिमा गृहेषु पूज्या । स्पष्टमुक्तं मत्स्यपुराणे—

अङ्गुष्ठपर्वादारभ्य वितिन्तिर्यावदेव तु ।

गृहेषु प्रतिमा कार्या नाधिका शस्यते बुधैः ॥ ( अ० २५८, २२ श्लो० )

इति । वितस्तिद्वीदशाङ्गुलम् ।

१८। देवालयपूज्यामाह तदूर्द्वादिति । द्वादशाङ्गुळतोऽष्टहस्तपरिमाणं यावत् प्रतिमा छरालये पूजनीया । तथा च मात्स्ये—

'आपोडशा तु प्रासादे कर्तव्या नाधिका ततः' इति । (अ० २५८ २३)
'आपोडशा' पोडश वितस्तिपर्यन्ता अष्टहस्तपर्यन्तेति यावत, प्रासाद हित देवालय इत्यर्थः ।
एतदेकवाक्यताविधित्सयैव 'नवहस्तान्ता' इत्यस्य नव हस्ताः परिमाणं यस्याः सा नवहस्ता,
सा अन्ते यस्याः त्रयोदशाङ्गुलाद्यष्टहस्तान्तायाः प्रतिमायाः सा तथेत्यतद्गुणसंविज्ञानव्यधिकरणबहुव्यीहिणा ताहशोऽर्थः कष्टकल्पोऽपि युक्त इत्युत्पश्यामः ।

दशहस्तादित इति । दशहस्तायाः प्रतिमाया आदिरादिभूता प्रतिमा ताम आरभ्य नवहस्त-प्रतिमामारभ्येत्यर्थः, न तु दशहस्तप्रतिमामारभ्येति यथाश्रुतार्थः करणीयः, पूर्वोक्तमत्स्य-पुराणवचनेन नवहस्तायाः प्रतिमाया अपि प्रासादे पूजनिषेधात्, सम्भवति च तहचनेन सहैकवाक्यत्वे वाक्यभेदस्यान्याय्यत्वात् । इत्थञ्च—'दशादिकरवृद्धा च' (१९) इति वक्ष्यमाण-वाक्येन दशहस्तप्रतिमामारभ्य पञ्चचत्वारिंशद्धस्तां यावचतुष्क्यां पूजनिवधानादियमेकेव नवहस्ता प्रतिमा वर्त्तते, यस्याः पूजास्थानं किमपि नोपदिष्टं ग्रन्थकृता ।

इदमत्र मनस्यापतित, —प्रासादेन विनाऽर्चयेदित्यनेन सामान्यत आसां दशहस्तादिप्रतिमानां प्रासादे पूजां निषिध्य क तर्हीमाः पूजनीया इत्यपेक्षायां दशादिकरबुद्धे।ति विशेषोऽभिहितो ग्रन्थ-कृतेति । अत्र च पक्षे 'नवहस्तान्ता' इत्यस्य 'दशहस्तादित' इत्यस्य च यथाश्रुत एवार्थः करणीयः

[तत्र विशेषः]

दशादिकरवृद्धचा च षट्विंशत्प्रतिमाः पृथक् । वाणवेदकरान् यावच्चतुःषष्ट्यां(चतुष्क्यां?)पूजयेत् सुधीः॥१६॥ [देवगृहभित्यादिनिर्णयः]

चतुरस्रीकृते द्वेत्रे दशधा प्रविभाजिते । चतुर्भागे भवेद् भित्तिः शेषं गर्भग्रहं स्मृतम् ॥२०॥

स्यादन्यथा नवहस्तप्रतिमाविषये किमपि विधानं न स्यात्तेन च ग्रन्थकृतो न्यूनता प्रसज्येत । यथा-श्रुतार्थपरिग्रहपक्षे तु पूर्वोक्तमत्स्यपुराणवचनव्याकोपो मतान्तरवादेन प्रतिसमाधेय इति दिक् ।

१९ । दशहस्तादिप्रतिमानां पूजास्थानमाह—दशादीति । दशहस्तत आरभ्य वाणवेदकरान् पञ्चवत्वारिंशतं हस्तान् यावत् एकैककरवर्धनाजाताः पृथक् पर्वित्रशतं प्रतिमाः चतुष्क्यां बहिश्चतुरस्रदेशे पुष्करिण्याकारनिर्जलवतुरस्रखाते वा पूजयेदित्यर्थः । तथा च दशहस्तैकादशहस्तद्वादशहस्तादिक्रमेण पञ्चवत्वारिंशद्धस्तां यावद गृहाद बहिश्चतुरस्रप्रदेशे पूजयेत् । भवति च दशहस्तां प्रतिमां मेरुत्वेन कल्पयतः पञ्चवत्वारिंशद्धस्ता प्रतिमा पर्वित्रशी ।

एताश्च पञ्चयत्वारिंशद्धस्तान्ताः प्रतिमाः पूर्ववज्ज्येष्ट्यादिकं भजन्ते । तथा हि—निरुक्त-प्रमाणाः प्रतिमाः ज्येष्टाः, स्वमानस्य नृतीयभागोना मध्यमा अद्धोनाश्च कनिष्टा इति । तदेतत् सविशेषमाह समराङ्गणसूत्रभारे—

आकाशे (?) प्रतिमा ( येष्टा ? ज्येष्टा ) चत्वारिंशच पञ्च च । इस्तान् कार्या त्रिमागोना मध्या हीना तदर्इतः॥ (अ० ७० १४५—१४६ श्लो०) इति । इत ऊर्द्वु प्रतिमाया विधानं नास्तीति इयमेव बृहत्तरा प्रतिमा ।

बृहत्संहितायां चतुर्हस्तावधिकप्रतिमाया एव शुभदायकत्वमुक्तम्-

सौम्या तु हस्तमात्रा वखदा हस्तद्वयोच्छ्रिता प्रतिमा ।

क्षेमछिभक्षाय भवेत्त्वितुर्हस्तप्रमाणा या ॥ इति । ( अ० ५७, ४९ श्लो० )

अत्रादशें चतुःषष्ट्यामिति प्रामादिकः पाठः, छन्दोभङ्गदोषादर्थांसङ्गतेश्च । अस्ति च समानतन्त्रे ग्रन्थकृतः कृतौ रूपमण्डने प्रायेणैतत्समानानुपूर्वीकः श्लोकः, तत्र च 'चतुष्काम्' इति पाठ उपलभ्यते । छन्दःशुद्दोऽप्ययं पाठोऽपपाठ एव मन्यतेऽर्थदारिद्ध्यात्, तस्मात् पूर्वदर्शितसमराङ्गण-सूत्रधारवचनैकाथ्यात् रूपमण्डनीयचतुष्कशब्देन साम्यवाहुल्याच प्राङ्गणादिसमानार्थकं 'चतुष्क्याम्' इति पदं शुद्धपाठत्वेन कल्पितमस्माभिरिति ज्ञेयम् ।

२०। इदानीं गर्भगृहप्रमाणेन प्रतिमापरिमाणं वक्तुमादौ गर्भगृहप्रमाणमाह—चतुरस्रीकृत इति। अन्यथैव भित्त्यादिविधानमाह बृहत्संहितायाम्, तच पूर्वं प्रदक्षितम्। [ गर्भगेहप्रमाणेन ज्येष्ठादिप्रतिमाकथनम् ]

गर्भगेहित्रभागेण ज्येष्ठाऽर्चा कथिता बुधैः।
मध्यमा च दशांशेन(शोना) पञ्चांशेना(शोना) कनीयसी॥२१॥
सत्तांशे गर्भगेहे तु द्वी भागी परिवर्जयेत्।
पञ्चभागो भवेदेवः शयनस्थः सुखावहः॥२२॥
अष्टलोहमयो मूर्त्तिः शैलरत्नमयी तथा।
श्रेष्ठवृत्तमयी वाऽपि प्रवालादिमयी शुभा॥२३॥

२१। गर्भेत्यादि। त्रिभागीकृतस्य गर्भगेहस्य भागेनैकेन कृता अर्चा ज्येष्ठा, षोडशधा विभक्तस्य गर्भगृहस्य दशांशोना अर्थात् सार्द्वपादप्रमाणा प्रतिमा मध्यमा ; तथा पञ्चांशोना प्रतिमा कनीयसी कनिष्ठा इत्यर्थः।

अत्र यद्यपि 'त्रिभागेण' इति ग्रुद्धपाठसमीपचर्यया 'दशांशेन' इत्यत्राप्यसन्दिग्धत्वेन प्रतीय-मानः पाठः पिरवृत्तिबुद्धिं विल्लम्पति, तथापि 'पञ्चांशेना' इति विक्कतपाठदर्शनात्तस्य च प्रकृत्यनुसन्धित्सया 'पञ्चांशोना' इति पाठः प्रथमतः ग्रुद्धत्वेन बुद्धिमारोहति, ततश्च मध्यमत्वा-दिक्रमान्यथानुपपत्त्या सर्वत्रैव 'ऊना' इति पाठः सम्यक्तया प्रतिभातीति स एवास्माभिरनुद्धतः । क्रमानुपपत्तिस्तु—

अङ्गृष्ठपर्वादारभ्य वितस्तिर्यावदेव तु । गृहेषु प्रतिमा कार्या नाधिका शस्यते बुधैः ॥

इत्यादिवचनाद् नप्रमाणाया एव प्रतिमाया ज्येष्ठं प्रतीयते, प्रमाणाधिकायास्तु कानिष्ठ्यम् । इत्थञ्च गर्भगृहद्शांशेन निर्मिता प्रतिमा प्रमाणाधिकेति तस्याः कानिष्ठ्ये प्राप्ते, पञ्चांशेन निर्मिता त्त्पप्रमाणेति तस्या अपि मध्यमत्वे प्राप्ते तदुभयविपरीतं प्रमाणाधिकायाः प्रतिमाया माध्यमिकत्वम् नप्रमाणायाश्च कानिष्ठ्यम् उपदिशन् यथाश्चतः पाठः क्रमदुःस्थ इति हेयपक्ष एव निक्षेत्रत्यः।

तदेतत् सर्वं विस्पष्टमुक्तं स्वयं ग्रन्थकारेण तदीयरूपमण्डने— तृतीयांशेन गर्भस्य प्रासादे प्रतिमोत्तमा । मध्यमा स्वदशांशोना पञ्चांशोना कनीयसी ॥ इति

२३। अष्टलोहबिम्बानि, यथा— सौवर्णं राजतं ताम्रं पैत्तलं कांस्यमायसम्। सैसकं त्र्यापुषञ्चेति लोहं बिम्बं तथाऽष्टघा॥

> बिम्बरतानि, यथा— स्फटिकं पद्मरागञ्च वज्ञं नीलं हिरण्मयम् । वेदूर्यं विद्रमं पुष्पं रत्नबिम्बं तथाऽष्टघा ॥

# अतीताब्दशता या स्यान्मूर्त्तिः स्थाप्या महत्तमेः। खण्डिता स्फुटिताप्यच्या अन्यथा दुःखदायिका॥२४॥

स्फटिकं सूर्यकान्तज्ञ चन्द्रकान्तिमिति त्रिधा। स्फटिकस्यैव भेदाः स्युः काममोक्षार्थदाः क्रमात्॥ श्रियं कामं तथाऽऽरोग्यमृद्धिं पुत्रं जयं स्रखम्। रूभते पद्मरागादिविम्बानां क्रमशोऽर्चनात्॥

#### बिम्बवृक्षा, यथा--

चन्दनं देवदास्त्र शमीपिप्पलिशिशपाः । खिदरासनमाल्यमधूका वकुलस्तथा ॥ पद्मकं किषकारञ्च विप्रादीनां त्रयं त्रयम् । क्रमादारविम्बानां विज्ञेयास्तरवः शुभाः ॥

२४। इदानीं जीणोद्धारिविधिं संक्षेपेण कथिष्यन् आदौ जीर्णस्वेऽप्यपित्याज्यां प्रति-मामाह—अतीताब्द्शतेत्यादि। महत्तमैर्महापुरुषेः स्थाप्या स्थापनयोग्या या मूर्त्तिः देवताबिम्बम् अतीताब्दशता विगतशतवर्षा सती खण्डिता भग्ना, स्फुटिता विदीर्णापि सा अर्च्या पूजनीया, अन्यथा नोचेत् पूजिता स्यात् दुःखदायिका अग्रुअप्रदा भवेदिति शेषः। शतस्य वर्षाणामप-गमे यदि प्रतिमा भग्ना स्फुटिता वा स्यात्, तथापि तां पूजयेदित्युक्तमनेन।

व्यक्तिविशेषप्रतिष्ठितानां मूर्तीनामत्याज्यतामाह शिवलिङ्गमधिकृत्याधिपुराणम्— असरैर्मु निभिगोत्रैस्तन्त्रविद्धामः प्रतिष्ठितम् । जीर्णं वाऽप्यथवा भग्नं विधिनापि न चाल्येत् ॥ (अ० १०३, १९ स्रो०)

भङ्गविशेषे प्राह्यात्राह्यत्वमुक्तं प्रन्थकारेण तस्यैव रूपमण्डने—
अङ्गप्रत्यङ्गभग्नां तु मूर्त्तं घीमान् विसर्जयेत् ।
नखाभरणमालास्त्रभग्नां तां न विसर्जयेत् ॥ इति ।

गुक्रनीतिसारे च
देवालये मानहीनां मूर्त्तिं भग्नां न धारयेत् ।
अग्निपुराणेऽपि सप्तपष्टितमाध्याये—
जीर्णोद्धारविधि वक्ष्ये भूपितां स्नपयेद्ध गुरुः ।
अवलां विन्यसेद्ध गेहे अतिजीर्णां परित्यजेत् ॥ १ ॥
व्यङ्गां भग्नाञ्च शैलाल्यां न्यसेदन्याञ्च पूर्ववत् ।
संहारविधिना तत्र तत्त्वान् संहृत्य देशिकः ॥ २ ॥
सहस्रं नारसिंहेन हुत्वा तामुद्धरेद्ध गुरुः ।
दारवीं दारयेद्ध वह्नौ शैल्जां प्रक्षिपेजले ॥ ३ ॥

धातुरत्नविलेपोत्था व्यङ्गाः संस्कारयोग्यकाः। काष्टपाषाणजा भग्नाः संस्काराही न देवताः॥२५॥

[ बहिरायतनस्थाप्या देवताः ]

भैरवः शस्यते लोके प्रलायतनसंस्थितः । न मूलायतने कार्यो भैरवस्तु भयङ्गरः । नारसिंहो वराहो वा तथान्येऽपि भयङ्गराः ॥२६॥

[ अञ्चभप्रतिमालक्षणम् ]

नाधिकाङ्गा न हीनाङ्गाः कर्तव्या देवताः कचित्।

धातुजां रत्नजां वापि अगाये वा जलेऽम्बुधौ । यानमारोप्य जीर्णाङ्गां छाद्य वस्त्रादिना नयेत् ॥ ४ ॥ वादिन्नेः प्रक्षिपेत्तोये गुरवे दक्षिणां ददेत् । यत्प्रमाणा च यद्ग्व्या तन्मानां स्थापयेदिने । कृपवापीतदागादेजींगोद्धारे महाफलम् ॥ ९ ॥

शिल्परह्ने च— दोषे लघुतरे बिम्बं नैव त्याज्यं कदाचन ।
बाहुच्छेदे करच्छेदे पादच्छेदे तथैव च ॥
तथैव स्फुटिते भिन्ने यस्मिन्नवयवे गते ।
वैरूप्यं जायते यस्य तत्त्याज्यं प्रायशो भवेत् ॥
अङ्गुल्यादिपरिच्छेदे बन्धनं शस्यते बुधैः ।
महादोषसमायुक्ते सान्निध्यं लक्ष्यते यदि ।
तथैव बद्धा संशोध्य प्रायश्चित्तं समाचरेत् ॥

२६। भैरव इत्यादि। भैरवो कालभेरवो वदुकभैरविश्वपुरभैरवश्च महादेवस्य मूर्त्तिविशेषः, प्रत्यायतनसंस्थितः वास्तुवहिर्वाटीस्थः शस्यते प्रशस्तो भवति, बहिरावास एव स्थापनीय इत्यर्थः। मृलायतने न कार्यो न स्थापनीयः। नारसिंहो वराहो वा तथा अन्येऽिप भयङ्करा देवता मृलायतने न कार्योः। तदुक्तं मत्स्यपुराणे समानानुपूर्व्या—

भैरवः शस्यते लोके प्रत्यायतनसंस्थितः । न मूलायतने कार्यो भैरवस्तु भयङ्करः ॥ नारसिंहो वराहो वा तथान्येऽपि भयङ्कराः ॥ इति । (२९९अ० १४-१५ श्लो०) स्वामिनं घातयेत्रूचना करालवदना तथा।
अधिका शिल्पिनं हन्ति कृशा चैवार्थनाशिनी।।२७॥
वक्रनासातिदुःखाय संचित्राङ्गा भयङ्करी।
चिपिटा दुःखशोकाय आधिपत्यविनाशिनी॥२८॥
दुःखदा हीनवक्तृ तु पाणिपादकृशा तथा।
हीनाङ्गा हीनजङ्घा च भ्रमोन्मादकरी नृणाम्॥२६॥
शुष्कवक्तृ तु राजानं किटहीना च या भवेत्।
पाणिपादिवहीनायां जायते नरको महान्॥३०॥
जङ्घाहीना तु या त्वर्चा शत्नु-कल्याणकारिणी।
पुत्रमित्रविनाशाय हीना वद्यास्थलेन या॥३१॥

२७-३१। एते पञ्च श्लोकाः सर्वात्मना मत्स्यपुराणीय (अ० २५९, १६-२० शो०)-श्लोक-पञ्चकमनुकुर्वते। यच कवित् कश्चिद्द वर्णभेदोऽस्ति तन्मात्रं प्रदश्यते—'आधिपत्यविनाशिनी' (२८ श्लो०) इत्यत्र मात्तस्ये 'अनेत्रा नेत्रनाशिनी' (१८ श्लो०) इति पाठः, एवं 'पाणिपादविद्दीनायां' (३० श्लो) इत्यत्र 'पाणिपादविद्दीनो यो' (१९ श्लो०) इति पाठः। 'जङ्घाद्दीनदेवतार्चा' (३१ श्लो०) इत्यत्र 'जङ्घाजानुविद्दीना च' (२० श्लो०) इति पाठः। समराङ्गणसूत्रधारे—

> निहन्ति कारकं रौद्रा दीनरूपा च शिल्पिनम् । कृशा न्या ( घि ? घिं ) विनाशञ्च कुर्यात् कारयितुः सदा ॥ कृशोदरी तु दुर्भिक्षं विरूपा चानपत्यताम् ॥ ( अ० ७७, ७-८ २लो० )

इत्यन्यदेव फलं तत्तदङ्गविकृतायाः प्रतिमायाः प्राष्ट् । तथा बृहत्तसंहितायाम्—
नृपभयमत्यङ्गतायां हीनाङ्गायामकल्यता कर्त्तुः ।
शातोदयीं श्रुद्रभयमर्थविनाशः कृशाङ्गायाम् ।
मरणन्तु सक्षतायां शस्त्रनिपातेन निर्दिशेत् कर्त्तुः ॥ ( अ, ५७, ५-५१ )

इति । परमत्र दृष्टयवस्थानादिभेदेनाप्यञ्चमप्रतिमालक्षणमुक्तम् । यथा-

वामावनता पत्नीं दक्षिणविनता हिनस्त्यायुः । अन्यत्वमृद्ध्वीं दृष्ट्या करोति चिन्तामघोमुखी दृष्टिः ॥ ( अ० ९७, ९१-९२ श्लो० ) इति । पीठयान-परोवारध्वंसे सित यथाक्रमम्। स्थानवाहनभृत्यानां नाशो भवति निश्चितम्॥३२॥ प्रतिमा काष्टलेपाश्मदण्डचित्रादिसंग्रहे। मानाधिक-परीवाररहिता नैव पूज्यते॥३३॥ अनेत्री नेलनाशाय स्वल्पा स्याद् भोगवर्जिता। अर्थहृत् प्रतिमोत्ताना चिन्ताहेतुरधोमुखी॥३४॥

[ शुभप्रतिमालक्षणम् ]

सम्पूर्णावयवा या स्यादायुर्लच्मीप्रदा सदा । एवं छत्त्रणमासाद्य कर्तव्या देवता बुधैः ॥३५॥

[ अथाद्भुतम् ]

यानलेख्त्पातान् गर्भः प्रोवाच तानहं वच्ये। तेषां सङ्चेपोऽयं प्रकृतेरन्यत्वमुत्पातः॥ ३६॥

३५। सम्पूर्णावयवेति। तथा च मात्स्ये—

सम्पूर्णावयवा या तु आयुर्लक्ष्मीप्रदा सदा । एवं छक्षणमासाद्य कर्तव्यः परमेश्वरः॥ ( अ० २५९, २१-२२ श्लो० )

इति किञ्चित्सभिन्नानुपूर्व्याऽयं श्लोकः। परमेश्वरो देवप्रतिमा।

३६। यानत्रेरिति। यानुत्पातान् गर्गौ वृद्धगर्गः अन्नेः समीपे प्रोवाचेत्यन्वयः। तथा च मत्स्यपुराणे मनोरङ्गुतशान्त्यादिष्टच्छायां मत्स्यवचनम्—

३२। पीठयानेत्यादि। प्रतिमायाः पीठस्य यानस्य परीवारस्य च ध्वंसे नाशे सिति कर्तुरिप यथाक्रमं स्थानवाहनम्हत्यानां निश्चितं नाशो भवति। तथा च पीठध्वंसे स्थाननाशः, यानध्वंसे वाहननाशः, परीवारध्वंसे च मृत्यनाशो भवतीत्यर्थः।

३३। प्रतिमेति। काष्ठादिनिर्मितप्रतिमानां संग्रहे इत्यर्थः। मानाधिकेति। पूर्वं प्रतिमाया यन्मानमुक्तं ततोऽधिकपरिमाणा, परीवाररिहता यस्याः प्रतिमाया यावन्तः परीवाराः शास्त्रदृष्टास्ततोऽल्पपरीवारविशिष्टा, तत्रश्चानयोः कर्मधारयः। अथवा मध्यमणिन्यायेन परीवार-पदस्योभयत्रान्वयः, तथा च मानाधिकपरीवारा परीवाररिहता चेत्यायातम् ; एवञ्च—यस्याः प्रतिमायाः परीवाराः संख्यातो दृष्ट्यादितश्च यथानिर्दृष्टपरिमाणाधिकपरिमाणवन्तः, यस्याश्चै-कान्ततः परीवारा एव न सन्ति, ते उभे अपि नैव पूज्येदित्यर्थः।

अपचारेण नराणामुपसर्गः पापसश्चयाद् भवति । संसूचयन्त्यतिदिशान्तरिक्तभौमां तथोत्पातः ॥३७॥ मनुजानामपचारादपरक्ता देवताः खजन्त्येतान् । तत्प्रतिघाताय नृपः शान्तिं राष्ट्रे प्रयुञ्जीत ॥ ३८॥

[ दिन्याद्भुतम् ]

दिव्यं प्रहर्त्तवैकृतम् · · · ·

[ आन्तरिक्षाद्वभुतम् ]

··· ··· उल्कानिर्घातपवनपरिवेशाः।
गन्धर्वपुर(पुरपुर?)न्दरचापांसि(पादि?) यदान्तरिक्तं तत्॥३६॥

अत्र ते वर्णयिष्यामि यदुवाच महातपाः । अत्रये बृद्धगर्गस्तु सर्वधर्मभृतां वरः ॥ (अ० २२९, २%)० )

इति । तेषाम् अद्भुतानां सङ्क्षेपः समासेन संग्रहस्तु प्रकृतेरन्यत्वं स्वभावस्यान्यथाभावः वैपरीत्यमिति यावत् ।

तथा च बृहत्संहिताविवृतौ उत्परूभदृश्तसमाससंहितायाम्—

यः प्रकृतिविपर्यासः सर्वः संक्षेपतः स उत्पातः । श्रितिगगनदिज्यजातो यथोत्तरं गुरुतरो भवति ॥ इति ।

३७। संसूचयन्तीति। सर्वाङ्गक्षतिमदं श्लोकार्दं कथं प्रतिक्रियेतेति पर्याकुळैरस्माभिर्म् ले संशोधनप्रयासः परित्यकः। परमर्थप्रहार्थं संवादिप्रमाणमुद्ध्यिते। तथा च बृहत्संहितायां यथोक्तपूर्वार्द्धात् परम्—

'संसूचयन्ति दिव्यान्तरिक्षभौमास्त उत्पाताः' (अ० ४९, २ श्लो०)। इति प्रकृतार्द्धसमार्थकः पाठः। 'नराणाम् अपचारेण पापसञ्चयो भवति पापसञ्चयादुपसर्गा उपद्रवाः। तथा च गर्गः—

> अतिलोभादसत्याद्वा नास्तिक्याद्वाप्यधर्मतः । नरापचाराज्ञियतमुपसर्गः प्रवर्तते ॥ इति ।

ततो दिञ्यान्तरिश्रभौमा उत्पाताः सान् उपसर्गान् संसूचयन्ति ।' इति तद्वविद्वतौ उत्पच्नमद्याः ।

३९। इदानीमुत्पातान् विभजन् दिन्यस्वरूपमाइ—दिन्यमिति। ग्रहाणाम् आदित्या-

## [ भौमाइसुतम् ]

## भौमं चरस्थिरभवं · · · ·

[ एषां शान्तिनिवर्त्तनीयत्वानिवर्त्तनीयत्वविकल्पः ]
तच्छान्तिभराहतं शममुपैति ।
नाभसमुपैति मृदुतां शमीत न दिव्यं वदन्त्येके॥४०॥

दीनाम् ऋक्षाणाम् अश्विन्यादिनक्षत्राणां यद् वैकृतम् अन्यथाभावस्तद् दिव्यम् अद्भुतमिति शेषः । अत्र प्रकृतोऽप्युत्पातो लिङ्गभेदाद्व 'दिव्येन' न सम्बध्यते एवमुत्तरत्रापि । यद्वा वैकृतमेवात्र विशेष्यम् , प्रदर्शकृतं यद्व वैकृतं तद्व दिव्यमित्यर्थः ।

आन्तरिक्षमाह—उल्केत्यादि । उल्कास्वरूपमाह बृहत्संहितायाम्—

'दिवि भुक्तग्रभफ्छानां पततां रूपाणि यानि तान्युल्काः' (अ०३३,१ श्हो०) इति । केचित पुनर्लोकानां ग्रुभाग्रुभसूचनाय लोकपालास्तान्यस्राण्येवोल्का इत्याहुः । तथा चौत्पल-भद्दश्तगर्गः—

> स्वास्त्राणि संस्रजन्त्येते शुभाशुभनिवेदिनः । छोकपाछा महात्मानो छोकानां ज्वछितानि तु ॥ इति ।

निर्घात इति । निर्घातमाह बृहत्संहिताविवृतौ उत्पल्भृहष्टतगर्गः—
यदाऽन्तरिक्षे बलवान् माहतो महताहृतः ।
पतत्यधः स निर्घातो भवेदनिलसम्भवः ॥ इति ।

पवनो विक्कतो वायुः । परिवेश इति । तत्स्वरूपमाह बृहत्संहितायाम्— सम्मूर्चिछता रवीन्द्रोः किरणाः पवनेन मण्डलीभूताः । नानावर्णाकृतयस्तन्वभ्रे व्योग्नि परिवेशाः ॥ इति ।

गन्धर्वपुरम् आकाशे दृश्यमानं पुराकृति प्रसिद्धम् । इन्द्रचापम् आकाशे दृश्यमानं धनुराकृति चिह्नम् । तथा च बृहत्संहितायाम्—

> सूर्यस्य विविधवर्णाः पवनेन विघट्टिताः कराः साभ्रे । वियति धनुःसंस्थाना ये दृश्यन्ते तदिन्द्रधनुः ॥ इति ।

प्रकारान्तरमाह उत्पलभट्ट धतकाश्यपः---

अनन्तकुळजाता ये पन्नगाः कामरूपिणः । तेषां निश्वाससम्भूतमिन्द्रचापं प्रचक्षते ॥ इति ।

एते यत् तदान्तरिक्षम् अद्भुतमिति । गन्धर्वपुरन्दरेत्यत्र एकं 'पुर'पदं लेखकप्रमादात् पतितमिति प्रतिभाति । 'वापांसी'त्यप्यपपाठः ।

४०। भौममुत्पातमाह-भौममिति। चरस्थिरभवमिति चरेभ्यः स्थिरेभ्यश्च वस्तुभ्यो

# दिव्यमिप शममुपैति प्रभृतकनकान्नगोमहोदानैः। रुद्रायतने भूमेर्गोर्दानात् कोटिहोमाच ॥ ४१ ॥

भवतीति ताहरां यत् तह भौमम् । उत्पल्लभट्टस्तु बृहत्त्संहितायाम्—'चराणां वस्तूनां स्थैर्थं स्थिराणां चरत्वं तदुद्भवम्' इत्याह ।

भौमनाभसयोः शान्तिकर्मनिवर्त्यत्वमाह—तदिति । तद्द भौमम् अद्भुतं शान्तिभिः शान्ति-कर्मभिराहतं निवारितं सत् शमं शान्तिसुपैति । नाभसम् आन्तिरक्षम् अद्भुतं शान्तिभिराहत-मित्येव, सदुतां मन्दीभावम् उपैति । अत्र सदुतासुपैतीत्यनेन भौमं यथा शाम्येन्न तथा नाभसमित्यायाति ।

दिन्योत्पातस्य शान्तिनिवर्त्यत्वे विकल्पमाह—नेति । दिन्यं न शान्तिमुपैति न वा मृदुतां यातीत्येके महर्षयो वदन्ति ।

तथा चोत्पलमदृष्टतकाश्यपः-

भौमं शान्तिहतं नाशमुपगच्छति मार्दवम् । नाभसं न शमं याति दिव्यमुत्पातदर्शनम् ॥ इति ।

अत्र 'शमीते'त्यपपाठः आदादिकस्य शमधातोरभावात्। शाम्यतीति पाठो बृहत्-संहितायाम्।

प्रसङ्गादत्र दिव्याद्यद्भुतमधिकृत्य सत्स्यपुराणे यदुक्तं तदुह्र्यते—

ग्रहक्षंवैकृतं दिव्यसान्तरिक्षं निबोध मे ।

उत्कापातो दिशां दाहः परिवेशस्तथैव च ॥

गन्धर्वनगरञ्जैव वृष्टिश्च विकृता तु या ।

प्वमादीनि लोकेऽस्मिन्नान्तरिक्षं विनिर्दिशेत् ॥

चरस्थिरभवो भौमो भूकम्पश्चापि भूमिजः ।

जलाशयानां वैकृत्यं भौमं तदिष कीर्तितम् ॥ इति ।

(अ० २२९, ६-९ श्लो०)

४१। एवं दिव्यस्य शाम्यत्वाशाम्यत्वे विकल्प्य सम्प्रति स्वमतमाह—दिव्यमपीति । अत्रापिः सम्भावनायाम् इत्यहं सम्भावयामीत्यर्थः । यद्वापिः समुचये, प्रभूततत्तहृदृव्यदानैर्न केवलं भौमं नाभसञ्ज शान्तिमुपेतः परं दिव्यमपि शान्तिमुपैतीत्यर्थः ।

हद्रायतन इति शिवालये । 'भूमेगोंदीनादि'त्यपपाटः पूर्व गोमहीदानस्योक्तत्वात् । यद्वा पूर्व स्थानानियमेन प्रभूतगवादिदानव्यवस्था कृता, परतन्न स्थानविशेषे अल्पाया अपि भूमे-रेकस्या अपि गोदीनमभिहितमिति पूर्वार्द्धे प्रभूतपदोपादानादपरार्द्धे भूमेरिति गोरिति चैकवचनो-पादानादवगम्यते । 'हद्दायतने भूमौ गोदोहादि'ति पाठो बृहत्संहितासम्मतः । 'भूमौ गोदोहन्न पात्रं विना भूमौ गोः स्तनं निष्पीड्य दुग्धोत्सर्ग' इति शब्दकस्पद्रमः ।

## [ दैवोत्पाते राज्ञो विशेषः ]

# आत्मसुतकोशवाहनपुरदारपुरोहितेषु छोके च। पाकमुपयाति दैवं परिकल्पितमदृधा नृपतेः॥ ४२॥

[ लिङ्गादिवैकृतं तत्फलञ्ज ]

# अनिमित्तचलनभङ्ग-स्वेदाश्रुनिपातजल्पनाद्यानि । लिङ्गार्चायतनानां नाशाय नरेशदेशानाम् ॥ ४३ ॥

४२ । अत्र दैवोत्पाते राज्ञः फल्लस्य व्यापकतामाह—आत्मेति । यद्वा येऽत्र प्रकरणे उक्तास्तेषां राज्ञस्येव फल्रपाक इति स्थिते तत्त्वसम्बन्धितया के के फल्रभागिनः स्युरित्यपेक्षायामाह— आत्मेति । कस्योत्पातस्य कुत कीहराः फल्रपाके इत्युपरिष्ठाद वश्यते । तृपतेरिति सर्वत्र सम्बन्ध्यते । तथा च नृपतेरात्मिन शरीरे छते पुत्रे कोषे धनागारे वाहनेषु हस्त्यश्वादिषु पुरे नगरे दारेषु भार्याछ पुरोहिते आचार्ये छोके प्रजाछ चेत्यष्ट्या अष्टप्रकारेण परिकल्पितं दैवसद्भुतं पाकं याति फल्रं ददाति । 'लोके जनपदे' इत्युत्पलभटः (अ०४५, ७ स्त्रो०) । व्यक्तमाह मत्स्यपुराणे—

राज्ञः शरीरे लोके च पुरदारे पुरोहिते । पाकमायाति पुत्रेषु तथा वे कोषवाहने ॥ ( अ० २२९, १३ श्लो० )

अत्र दैवोत्पात एवायं राज्ञः फलविशेष उक्तः, पूर्वोक्तमत्स्यपुराणवचने तु एवंविधफल्स्यौत्-पातसाधारण्यमिति विशेषः । एतेन प्राक्वतजनविषय उत्पातः प्रातिस्विकफल इत्यवधेयम् ।

४३। चरित्थरभविभिति यत् स्थिरस्य चरधर्माक्रान्तिळक्षणं भौममद्वभुतम् उत्पळ्मद्वन्याख्या-स्वरसात् पूर्वमुकं तदेव विविधते—अनिमित्तेत्यादिना । अथवान्यदेवेदं पूर्वोक्तेभ्य उत्पातेभ्यो ळिङ्गादि वैकृतं नामेति तदाह—अनिमित्तेत्यादिना ळिङ्गं शैवम् अर्चा देवप्रतिमा आयतनं सिद्धं देवस्थानम् एषाम् अनिमित्तं चळनादिप्रयोजकवाय्वभिद्यातादिकारणं विनेत्यर्थः । चळनं कम्पः, निपातः पतनम्, जल्पनम् असम्बद्धोक्तः । आद्यप्रहणाद् वमनं प्रसर्पणब्रेत्युत्पळ्मदः । एतानि नरेशस्य राज्ञः देशस्य जनपदस्य च नाशाय भवन्ति ।

यद्यपि 'द्वन्दात् पूर्वं परं वा यव्श्रूयते तल्लभते प्रत्येकमभिसम्बन्धमि'ति न्यायाद द्वन्द्वस्थ-चलनादिसर्वपदार्थेः सहैवानिमित्तमित्यस्यान्वयो न्याय्यस्तथापि सामर्थ्याचलनभङ्गनिपातै रेवा-न्वयो न त्वितरेरपि, तेषां तदन्वयेऽसामध्यात्, न द्यस्ति कारणं लिङ्गादीनां स्वेदाश्रुजस्पनेषु किमपि, येन तद्वग्रावृत्तये अनिमित्ततया तानि विशेष्येरज्ञित्यवधेयम् । [ तत्र विशेषः ]

स्वदेशध्वंसस्फोटे भवेत्तथा · · · · । स्थानाच्चलने भङ्गं देशस्य विनिर्द्दिशेत् प्राज्ञः ॥ ४४ ॥

[ अचिंकृतं तत्फळब ]

नर्तनं जल्पनं हास्यमुन्मीलनिन्मीलने । देवा यत्र प्रकुर्वन्ति तत्र विद्यान्महद् भयम् ॥ ४५ ॥ रोदने नर्तने हास्ये देवतानां प्रसर्पणे । महद् भयं विजानीयात् षण्मासित्र(सान्त्रि?)गुणं परम् ॥४६॥ धूमज्वालां रजो भस्म यदा मुश्चन्ति देवताः । राजा तदा च म्रियते प्रसूते च धनन्त्यम् ॥४७॥

एतचिन्त्यम्, — एतेषामुत्पातानाम् अष्टस्य मासेष्वतीतेषु फलपाकश्रवणात् कथं षट्स मासेष्वतीतेष्वेव भयानां त्रेगुण्यं सम्भवदुक्तिकं स्यात् । तथा च बृहतसंहितायाम् —

"मासैब्राप्यद्यभिः सर्वेषामेव फलपाकः"। इति । (अ० ४५, १४ श्लो॰)

एवञ्च इदमन्न कथञ्चित् समाधानम्—अत्र सङ्कोचन्नत्त्या सर्वशब्दस्य देवतार्चाकृतोत्-पातेतरपरत्वाभ्युपगमात् तथाविधोत्पातस्य सद्यःफलदत्वेन 'वण्मासात् त्रिगुणं परमि'ति सङ्गच्छते ।

अन्नेदं श्लोकद्वयं प्रायेण समानार्थकिमिति स्थूणानिखननन्यायेन वा, पूर्वत्र भयस्य देश-विषयकत्वाङ्गीकारादुत्तरत्र च राजविषयकत्वाङ्गीकाराद्वा कथित्रत्य पौनरुत्त्व्यनिरासः कर्तन्यः।

४४। 'नाशाय नरेशदेशानामि'त्युक्तम्, इदानीं केन कस्य नाश इति विषयविभागमाह— स्वदेशेत्यादि। स्कोटे भङ्गे स्वदेशध्वंसो भवेत्। अत्र लेखकप्रमादाद ग्रन्थस्य कियांश्रम भागः पतितः।

४५ । नर्त्तनिमिति । उन्मीलनं नेन्नप्रसारणम्, निमीलनं नेन्नसङ्कोचः, यद्वा अङ्गानाम् आकुञ्चनप्रसारणे ।

४६। रोदन इति । षण्मासित्रगुणिमिति । शान्तौ अकृतायां षण्मासात् परं भयं त्रिगुणं भनेदित्यर्थः, तथा च 'षण्मासात् त्रिगुण'मिति शुद्धः पाठः ।

४७ । धूमज्वालामिति । धूमं ज्वालाञ्चेत्पर्यः । ज्वाला चारिनशिला । तदेतत् सर्वं सविशेषमाहः मतस्यपुराणे—

#### [ अन्यानि वैकृतानि ]

भूमिर्यदा नभो याति विशेद् वसुन्धरां नभः। दृश्यन्ते चान्तरा देवास्तथा राजवधो भवेत्॥४८॥ देवतायात्राशकटात्त्वकयुगकेतुभङ्गपतनानि। सम्पर्यासनसादनसङ्गाश्च न देशनृपशुभदाः॥४६॥

देवताचां: प्रगृत्यन्ति वेपन्ते प्रज्वलन्ति च ।

वसन्त्यर्गिन तथा धूमं स्नेहं रक्तं तथा वसाम् ॥

आरटन्ति रुद्न्त्येताः प्रस्विद्यन्ति इसन्ति च ।

उत्तिष्ठन्ति निषीदन्ति प्रधावन्ति धमन्ति च ॥

अञ्जते विक्षिपन्ते वा कोशप्रहरणध्वजान् ।

अवाङ्गुला वे भवन्ति स्थानात् स्थानं भ्रमन्ति च ॥

प्वमाद्या हि दृश्यन्ते विकाराः सहसोत्थिताः ।

लिङ्गायतनविष्रेषु तत्र वासं न रोचयेत् ॥

राज्ञो वा व्यसनं तत्र स च देशो विनश्यति । (अ० २३०, १-५ श्लो०)

इति । सहस्रेति अनिमित्तमित्यर्थः । विशेषस्तु—प्रकृते लिङ्गार्चायतनानामित्युक्तम् अत्र लिङ्गार चौयतनविप्राणामिति ।

अन्नेदमवधेयम् यद्ययं स्थिरस्य चरधर्माक्रान्तिलक्षणो भौम उत्पातः, यदि वा विशिष्ट एष किष्टिदुत्पातः स्यादुभयथापि विप्रेष्विति न सङ्गच्छते। न हि विप्रः स्थिरो येन तस्य चरधर्मं नर्त्तनादिकमौत्पातिकं भवेत्। विशिष्टोऽपि न सम्भवेत् ताहशोत्पातस्य क्राप्यश्रवणात्। तस्मादन्न वृक्षेष्विति पाठो युज्यते न वेति स्रधीभिश्चिन्तनीयम्। अस्ति हि स्थिराणां वृक्षाणां चरधर्मस्य नर्त्तनादेः प्राप्तिरूप उत्पातो बृहत्संहितादौ निरूपितः। तथा च बृहत्संहितायां वृक्षवैकृतं प्रकृत्य—

'इसने देशध्वंसं रुदिते च व्याधिबाहुल्यम्' 'धूमस्तस्मिन् जालाथवा भवेन्नृपबधायैव' सर्पत्छ तरुषु जल्पत्छ वापि जनसंक्षयो विनिर्दिष्टः'

(अ० ४९, २९, २५, ३० श्लो०)

इति तत्र तत्र अर्चादिवदेव वृक्षाणामपि तत्तह्रैकृते दोष उक्तः।

४९। देवतायात्रेत्वादि। देवतायात्रायां देवतोत्तसवे शकटस्य प्रकृतोत्तसविनर्वाहार्थं समा-इतस्येत्यर्थः। अक्षस्य चक्रमध्यवर्त्तिदण्डस्य च, शकटाक्षस्येत्येकं पदं वा, चक्रस्य, युगस्य वाहन- ( उत्पातविश्वेषस्य प्राणिविश्वेषे फछदायकत्वम् )

च्छिषधर्मिपतृब्रह्मप्रोद्भूतवैकृतं द्विजातीनाम्। यदुद्रलोकपालोद्भवं पश्नामनिष्टं तत् ॥ ५०॥ गुरुसितशनेश्वरोत्थं पुरोधसां विष्णुजञ्च लोकानाम्। स्कन्दिवशाखसमुत्थं माङ्गलिकानां (कं न?) नरेन्द्राणाम्॥५१॥ वेदव्यासे मन्त्रिणि विनायके वैकृतं चमूनाथे। धातिर सिवश्वकर्मणि लोकाभावाय निर्दिष्टम्॥५२॥ देवकुमारकुमारीवनिताप्रख्येषु (प्रष्येषु?) वैकृतं यत् स्यात्। तत्रश्यतेः (तन्नरपतेः?) कुमारकुमारिकास्त्री-

परिजनाभा(नाः?)म् ॥५३॥ रज्ञःपिशाचगुद्धकनागानामेव (मेवमेवः?) निर्दिष्टम् ।

द्वययोजककाष्टस्य , केतोश्च भङ्गाः स्फोटनानि पतनानि वा । तथा सम्पर्यासनम् एतेषामेव विप-र्यासः अक्षस्थाने युगस्य युगस्थाने चक्रस्येत्यादिरूपं विपरिवर्तनमित्यर्थः, सादनं विकारणं सहसैव जर्जरीभावः, सङ्ग आसञ्जनं गमनप्रतिबन्धकीभूतः परस्परसंश्लेषः ; एते न देशस्य नृपस्य च छुभदाः । दैवतयात्रेति पाठो बृहत्संहितायाम् (अ० ४९, ९ श्लो० )।

५०। पूर्वं लिङ्गाचीयतनानामित्युक्तम्, 'नर्तनं जलपनं हास्यम्' इत्यादिना च देववैक्कते सामान्यतो 'भयं भवेद् ' इति चोक्तम् । सम्प्रति कस्याचीया वैकृते कस्यानिष्टमिति विशिष्य वक्तुमाह—ऋषिधमेंत्यादि । धर्मो देवविशेषः, पितरः प्रसिद्धा भृतजनाः कुत्रचित् लेपमयाः कियन्ते ; एतेषामचीछ यत् प्रोद्दभृतं वैकृतं तद्द द्विजातीनामनिष्टम् अशुभप्रदम् ।

यच रुद्रस्य छोकपाछानामिन्द्रादीनां च वैकृतं तत् पश्चनां राज्ञो वाहनीभूताना-मनिष्टमित्यर्थः।

- ५१। द्विजातीनामित्युक्तम्, तत्रापि पुरोधसां विशेषमाह—गुर्विति। सितः ग्रुकः। एतेषु यद्व वैकृतं तत् पुरोधसामित्यर्थः। स्कन्दः कार्त्तिकेयः, विशाखो देवविशेषः; एतयोरुद्दसूतं वैकृतं नरेन्द्वाणां न माङ्गल्किम्।
- ५२ । वेदव्यासे वैकृतं मन्त्रिणि, विनायके वैकृतं चम्नाथे राज्ञः सेनापतौ अनिष्ठजनकस् ।
  प्राप्त । देवकुमारेत्यादि । देवकुमारे यह वैकृतं तन्नृपकुमारे, एवं कुमारीवनिताप्रैष्येष्विप बोध्यम् ।

#### [ उत्पातानां फलकालः ]

मासैश्चाप्यष्टाभिः सर्वेषामेव फलपाकः ॥५८॥

[ एतेषां शान्तिः ]

बुद्धा देवविकारं शुचिः पुरोधास्त्र्यहोषितः स्नातः । स्नानकुस्तु(सु?)मानुलेपनवस्त्रेरभ्यर्चयेत् प्रतिमाम् ॥ ५५ ॥ मधुपर्केण पुरोधा भन्त्र्येवीलिभिश्च विधिवदुपतिष्ठेत् । स्थालीपाकं जुहुयाद् विधिवन्मन्त्रेश्च तिस्निः ॥ ५६ ॥

[ शान्तिफलम् ]

इति विबुधविचा(का?)रे शान्तयः सप्तरात्रं द्विजविबुधगणार्चा गीतनृत्योत्सवाश्च । विधिवदवनिपालेर्थे (यैं: ?) प्रयुक्ता न तेषां भवति दुरितपाको दिच्चणाभिश्च रुद्धः ॥५७॥

५४। रक्षःपिशाचेत्यादि। एवमेनेति। एतदुक्तं भवति—यथा देवकुमारादौ प्रोद्गभूतं वैकृतं नपस्य कुमारादौ अनिष्टजनकम् एवं रक्षःपिशाचगुद्धकनागानां पुत्रादाविप प्रोद्गभूतं वैकृतं नपस्य पुत्रादाविष्टसाधनमित्यर्थः।

मासैश्राप्यष्टाभिरिति । सर्वेषामेव वैक्कतानाम् अष्टाभिर्मासैः फलपाको भवतीत्यर्थः । अष्टाभिर्मासैरित्यपवर्गे तृतीया, तथा चाष्टमासाभ्यन्तर एवाद्भुतानि फलमुपदर्शयन्तीत्यर्थः । एवञ्च पूर्वं 'वण्मासात्त्रिगुणं परम्' ( ४७ ) इति यदुक्तं तदिष साधु सङ्गच्छते । मतस्यपुराणे—

'त्रिभिवंपैस्तथा ज्ञेयं समहद्ध भयकारकम्' (अ०२२९, १२%ो०) इति वर्षत्रयाभ्यन्तरे फलपाककाल उक्तः। अत एवोत्पलभट्टोऽपि 'अष्टाभिर्मासैरि'त्यस्य अष्टाभिर्मासैरतीतैरित्यर्थमाह (बृहत्संहिता, अ०४९, १४ %ो०)।

- ५५। इदानीम् उत्पातानां शान्तिमाह—बुद्धेति। स्नानं स्नानीयं जलम्। त्र्यहोषित-स्नवहोपोषितः दिनत्रयं कृतोपवास इत्यर्थः। प्रतिमाम् उत्पन्नविकाराम्।
- ५६। मधुपर्केणेति । स्थालीपाकं चरुं तिल्क्षिक्षेस्तत्तद्देवतानुमापकेर्मन्त्रैस्तत्तद्देवताया हवनमन्त्रेर्जुहुयात् ।
  - ९७। शान्तिफलं शान्त्यवधिञ्चाह—इतीति। विबुधविकारे देवक्रतोतपाते जाते देवता—५

# वत्सेनात्रिमुखे कुर्याद् यात्राद्वारे च वास्तुनः। प्रवेशे प्रतिमादीनां गुविणीनां विशेषतः॥५८॥

सतीत्यर्थः, इति पूर्वोक्तप्रकारेण सप्तरात्रं सप्ताहं शान्तयः, तथा द्विजविबुधगणार्चा द्विजदेवगणपूजा गीतनृत्योत्सवाश्च यैरवनिपालेः विधिवत् प्रयुक्तास्तेषां दुरितपाक उत्पातजनितानिष्टफलं न भवति, दक्षिणाभिः एतत्कार्याङ्गभूतदक्षिणाप्रदानादिभिश्च रुद्धो निवारितो भवतीत्यर्थः ।

एतदन्त उत्पाताध्यायः सर्वथा वृहत्संहितीयोत्पाताध्यायानुरूपः ( वृहत्संहिता अ० ४५ )। केवलं पञ्चचत्वारिशक्षोकादूनपञ्चाशक्षोकान्तोऽ'शस्तत्र न दृश्यते ।

५८। वत्से इत्यादि। तथा विकृतपाठः श्लोकोऽयं यथास्य प्रकरणमपि न स्विज्ञानम्।
 एवमपि द्वारादिपददर्शनात् सन्निवेशविशेषाच द्वारसम्बन्ध्येवायं श्लोक इत्यस्माकं प्रतिभा। दृश्यते
 हि प्रधानद्वारस्य तैस्तैवेंथे कर्त्तुंश्ज्ञभादिवर्णनम्। तथा च बृहत्संहितायाम्—

मार्गतरकोणकृपस्तम्भभ्रमविद्यमञ्जभदं द्वारम् ।

उच्छ्रायाद द्विगुणिमतां त्यक्ता भूमिं न दोषाय ॥ इति । (अ० ५२, ७४ श्लो०)

अस्यार्थः—मार्गः पन्थाः, तरुर्वक्षः, कोणोऽस्तिः, कृपस्तम्भौ प्रसिद्धौ, भ्रमो जलिर्नामन-प्रदेशः। एतैः सम्मुखैद्वारं विद्यमग्रुभदम्। कियति दूरे स्थितो वेधने न दुष्टफलदो भवतीत्याद्यः— उच्छायादिति। यावान् द्वारस्य उच्छाय उच्चत्वं तद्विगुणप्रमाणां भूमिं त्यक्वा बद्दिः स्थिता दोषायैव एते दोषा न भवन्ति इत्युत्पलभद्दः। मयमते—

> वृक्षकर्णावयःस्थूणकूपविद्धं तथैव च ॥ देवायतनविद्धञ्च विधिविद्धं तथैव च ।

वल्मीकमस्मविद्धञ्च शिरामर्मादिविद्धकम् ॥ इति । (अ० ३०, ३८-३९ श्लो॰)

विधिविद्धमिति ब्रह्मणा विद्धमित्यर्थः, स च वास्तुमध्यस्थो वा प्रतिमात्मा वा। शिल्परत्ने च—

> मार्गकृपतरुस्तम्भकोणपीडमशोभनम् । मुख्यद्वारस्य देवानां नराणाञ्च विशेषतः ॥ इति । (पूर्व० अ० २२, २१-२२ श्लो०)

एवञ्च--

वृक्षे नाभिमुखे कुर्याद यात्राद्वारञ्च वास्तुनः।

इति पूर्वार्द्धे कृतश्चिद्धः पाठः । उत्तरार्द्धं समानम् । तथा चायमर्थः—वृक्षे अभिमुखे सम्मुख-वर्त्तिनि सति, प्रतिमादीनां विशेषतो गुर्विणीनां प्रवेशे गृहे च अभिमुखे सति वास्तुनो यात्राद्वारं प्रधानं द्वारं न कुर्यात् । प्रविशन्त्यस्मिन्निति प्रवेशो गृहम् । प्रतिमादीनामित्यादिपदादनुकानां

# नज्ञयोनिश्च षडदृकञ्च वर्गादृकं नाडिगतञ्च ऋज्ञम्। देवादिऋज्ञाणि विशोपकाश्च(१) एते विलोक्याः प्रतिमाविधाने ॥५६॥

# इति श्रीचेत्रात्मजसूत्रभृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्त्तिप्रकरणे शिळापरीत्ताप्रतिमाप्रमाणगुण<sup>्भ</sup>णाङ्गुताधिकारो नाम

#### प्रथमोऽध्यायः।

स्तम्भादितत्तद्वस्तूनां ग्रहणम् । एतचातिसाहसेन यथाज्ञानमभ्युद्य समुपस्थापितमस्माभि-र्च्याल्यानम् , निर्णये तु पाठकाः प्रमाणम् । रूपमण्डने तु—

वत्सेनाभिमुखे कुर्याद यात्रां द्वारख वास्तुनः।

प्रवेशप्रतिमादीनां गुर्विणीनां विशेषतः ॥ (अ०१,१७ श्लो०)

इति विशेषः।

५९ । नक्षत्रयोनिश्चेत्यादि । नक्षत्रयोनिः योनिवैरम् , देवादिक्तक्षाणि देवनरराक्षसगणनक्षत्राणि विशोपकाश्च प्रतिमाविधाने देवतामूर्त्तिगठनकाल इत्यर्थः, एते नक्षत्रयोन्यादयः, विलोक्या विचार्या इत्यर्थः । अत्र विशोपकाश्चेति कि शुद्धः पाठः कि वापपाठस्तदपि निणंतुमसमधेरस्माभिस्तूप्णी-मास्यते ।

नद्यात्रयोनिविचारः—कर्मकर्त्तुः कर्मदिनस्य च नक्षत्रयोः परस्परं योनिगतश्रपुतां नक्षत्रयोनि-वैरमुच्यते । प्रतिमागठनस्य शुभदिनकरणे नक्षत्रयोनिवैरं दोषावहम् । अत्र कर्मदिननक्षत्रं प्रतिमाया जन्मनक्षत्रं ज्ञेयम् । एवमन्यत्रापि ।

| त्रातमाथा जण्मणदात्र ३ | ण्यस् । एवनस्यत्राप । |                  |                      |
|------------------------|-----------------------|------------------|----------------------|
| अश्विन्याः—            | अश्वयोनिः             | ज्येष्टायाः—     | हरिणयोनिः            |
| शतभिषायाः—             | 22                    | अनुराघायाः—      | 29                   |
| स्वात्याः—             | महिषयोनिः             | आद्रीयाः—        | श्वयोनिः             |
| हस्तायाः—              | 99                    | मूलायाः—         | ,,                   |
| पूर्वभाद्रपदस्य—       | सिंहयोनिः             | उत्तरफलगुन्याः—  | गोयोनिः              |
| धनिष्ठायाः—            | 9 9                   | उत्तरभाद्रपदस्य— |                      |
| भरण्याः—               | <b>ह</b> स्तियोनिः    | चित्रायाः—       | <b>व्या</b> घ्रयोनिः |
| रेवत्याः—              | <b>99</b>             | विशाखायाः—       | <b>,</b>             |
| कृत्तिकायाः—           | मेषयोनिः              | अश्लेषायाः—      | विडालयोनिः           |
| पुष्यायाः—             |                       | पुनर्वसोः—       | 10                   |
| पूर्वावाढायाः—         | वानरयोनिः             | मघायाः—          | मूषिकयोनिः           |
| श्रवणायाः—             |                       | पूर्वफलगुन्याः—  | 3                    |
| रोहिण्याः—             | सर्पयोनिः             | अभिजितः—         | नकुछयोनिः            |
| म्रगशिरसः—             |                       | उत्तराषाढायाः—   | ,                    |
|                        |                       |                  |                      |

गोव्यात्रयोः हस्तिसिंहयोः अश्वमहिषयोः श्वहरिणयोः नकुळसर्पयोः वानरमेषयोः विडाळमूषिकयोः परस्परं वैरम् अन्यदिष छोकाचारतो वैरम् अवगच्छेत्। एकयोनिश्चेच्छुमम्, भिन्नयोनिश्चेत् मध्यमम्, उक्तरूपगणनया वैरयोनिश्चेद्युभं फळं भवेत्। इति।

#### षडएकविचारः—

कर्मकर्तुर्जन्मराशिमपेक्ष्य कर्मदिनराशिश्चेत् षष्टो वाऽष्टमः स्यात् तदा षडष्टकदोषो भवेत्, अत इमो राशी त्याज्यो ।

मेषः वृषः मिथुनः कर्कटः सिंहः कन्या तुला वृश्चिकः धनुः मकरः कुम्भः मीनः १२३४५६७८९१२

कर्त्तुर्मेषराशिः कर्मयोग्यो राशिः कन्या तुला वा ; अत्र कर्त्तुर्जन्मराशेर्मेषात् कर्मदिनस्य कन्याराशिः षष्ठस्तुलाराशिरष्टमः, अतः पडष्टकदोषाद्वावि त्याज्यौ इत्यादि ।

#### वर्गाष्ट्रकगणनानियमः-

रविश्वन्द्रो मङ्गलो बुधः बृहस्पितः ग्रुकः शनिर्लप्तश्चेति वर्गाष्टकम् । वर्गाष्टकराणनाकाले राशिचकाष्टकं पृथग् विलिल्य तेषां मध्ये यथाक्रमं रन्यादि लक्षान्तं वर्गाष्टकं लिखेत् । जन्म-काले राशिचके कथिता ग्रहा लक्षश्च यत्र यत्र राशौ वर्त्तमानास्तेषाम् एकैकस्यावस्थितिस्थानाद् पृथङ्निर्दिष्टे राशिचकाष्टके अधोलिखितप्रकारेण रेखा विन्दूंश्च पातयेत् ।

प्रथमतो रवेर्वगाष्टकगणनाभिलापश्चेद रिवर्यस्मिन् राशो वर्त्तमानस्तन्न, तस्माद्वितीय-चतुर्थ-सप्तमाष्टमनवमदशमैकादशराशिषु एकेकां रेखां पातयेत् । तथा चन्द्रमङ्गलादीनां यत्र यत्र रेखाः पातयितन्या उपरिधान्निरुपितैरङ्कस्तत् सुधीभिरवगन्तन्यम् ।

#### प्रहाणां वर्गाष्टकरेखाचकाणि

सूर्याष्ट्रवर्ग रेखाः ४८

रविः शराष्ठाषादाराश्राश्रश

चन्द्रः ३।६।१०।११

मङ्गलः शराधाषादाराश्वाश्

ब्रुघः ३।५।६।९।१०।११।१२

गुरुः ९।६।९।११

गुकः ६।७।१२

शनिः शशाधाधादाराश्वार्

लझः ३।४।६।१०।११।१२

चन्द्राष्ट्रवर्ग रेखाः ४९

रविः ३।६।७।८।१०।११

चन्द्रः श३।६।७।१०।११

मङ्गलः राइ। ५।६। ९।१०।११

बुधः शहाधाषाषाटाश्वाश्

गुरुः शक्षाजाटार्वार्शार्र

शुक्रः ३।४।५।७।९।१०।११

शनिः ३।५।६।११

लप्तः ३।६।१०।११

कुजाष्टवर्ग रेखाः ३९

रविः ३।५।६।१०।११

चन्द्रः ३।६।११

मङ्गलः शराधाषाटा१०।११

बुधः ३।५।६।११

गुरुः ६।१०।११।१२

शुक्रः ६।८।११।१२

शनिः शिक्षाजादाराश्वाश्

लगः शश्रादाश्वाश्

गुर्वष्टवर्ग रेखाः ५६

रविः शराइ।४।७।९।१०।११

चन्द्रः २।५।७।९।११

मङ्गलः शराधाषाटा१०।११

बुधः शराधादादादार्।१०।११

गुरुः शराइ।४।७।८।१०।११

शुक्तः राषाहाराश्वाश्

शनिः ३।५।६।११

लमः शराधादादाणादार्गार्

शन्यष्टवर्ग रेखाः ३९

रविः शशाधाधादार्वार्

चन्द्रः ३।६।११

मङ्गलः ३।५।६।१०।११।१२

बुधः ६।८।९।१०।११।१२

गुरुः ५।६।११।१२

शुक्रः ६।११।१२

शनिः ३।५।६।११

क्यः शश्राश्राधार्वार्

बुधाष्टवर्ग रेखाः ३९

रविः ९।६।९।११।१२

चन्द्रः राष्ट्राहाटा१०।११

मङ्गलः शराधाषाटारार्।१०११

बुधः शहापादापा१०।११।१२

गुरुः दाटा११।१२

शुक्रः शरा३।४।५।८।९।११

शनिः

लग्नः

गुकाष्ट्रवर्ग रेखाः ५२

रविः ८।११।१२

चन्द्रः शरा३।४।५।८।९।११।१२

मङ्गलः ३।५।६।९।११।१२

बुधः ३।५।६।९।११

गुरुः ५।८।९।१०।११

शुकः ११२।३।४।५।८।९।१०।११ श्वानिः ३।४।५।८।९।१०।११

लग्नः शराइ।४।५।८।९।११

लप्ताष्ट्रवर्ग रेखाः ४९

रविः ३।४।६।१०।११।१२

चन्द्रः ३।६।१०।११।१२

मङ्गलः शश्चादा१०।११

बुधः १।२।४।६।८।१०।११

गुरुः शराष्ट्रानाहाजाराश्वाश्

शुकः शराइ।४।५।८।९

शनिः १।३।४।६।१०।११

लग्नः ३।६।१०।११

पराशरीयहोरायां लझरेखाः ४९

ग्रन्थान्तरे ३७

उपर्युक्तनियमेन रेखापाताह यहाणां शुद्धिमशुद्धिञ्च निर्णयेत् । वर्गाष्टके केनोपायेन यहाणां शुद्धाशुद्धिविचारं फलनिर्णयञ्च अर्यात् तदिदानीमुच्यते । दशाफलं छिवचारसाध्यम्, महाष्टवर्गाष्ट-वर्गफलन्तु न तथाविधम्, एतद् गणितागतमित्यव्यर्थम् ; गणना चेदश्रान्ता स्यात् तद्धवर्ग-निरूपितफलमवश्यमेव घटेत ।

अष्टवर्गे प्रहाणां शुद्धचशुद्धिविचारः फलनिर्णयश्च ।

यस्य ग्रहस्याष्टवर्गे येषु येषु राशिषु पञ्चभ्यः अष्टो यावत् फलरेखास्तिष्टन्ति, स ग्रहस्तेषु तेषु राशिषु क्रमशः ग्रुभफलवर्द्को भवति । चतको रेखा यदि तिष्टन्ति, तदा समफलप्रदः ; तिस्रो हो एका वा रेखा तिष्ठति चेत् क्रमेणाश्चभफलस्य वर्द्को भवति । रेखाभावे अर्थादष्टशून्यत्वे, तद्राशो तु सातिशयमशुभं ददाति । अतो यस्य ग्रहस्याष्टवर्ग गणयेत् स ग्रहो यस्मिन् गृहे स्थास्यति तद्रगृहे यदि चतक्षस्तद्धिका वा रेखास्तिष्ठन्ति तदाऽसौ ग्रहः श्रुद्धः शुभफलप्रदश्चेति जानीयात् । किञ्च—गृहे यस्मिन् रेखाचतुष्टयस्य न्यूनता भवेत् तद्राशिगतश्चेदशुद्धस्तथाऽश्रुभफलप्रदश्च । ग्रहगणो वर्गाष्टके विशुद्धः सन् यशुपचयगतो भवेत् ; अर्थाजन्मराशेवां जन्मलग्नाहा तृतीय-पष्टदश-मेकादशस्थानगतः स्यात्, अथवा मित्रगृहगतः किंवा उचस्थानगतो भवेत् , तदासौ ग्रहश्चातीव श्रुभदायको भवेत् । किञ्च ग्रहगणोऽशुद्धो भवन् यद्यपचयस्थानगतो भवेत् अर्थात् तृतीयपष्ट-दश्मेकादशान् विना अन्यराशिगतः स्यात् , शत्रुराशो नीचराशो वाऽचितष्ठते तदातिशय-मशुभप्रदो भवेत् । यत्र यत्र राशो ग्रहा वर्गाष्टके श्रुभदा गोचरे तत्तद्राशिषु आगच्छन्त-स्तात्कालिकश्चभदा भवन्ति । तत् स्थानं चेजन्मराशितस्तस्य ग्रहस्य गोचरिनिर्दृष्टशुभस्थानं भवेत् तदा श्रुभफलवर्द्धकः स्यात्, तस्य राशेर्जन्मलग्नात् प्रमृति यो भावस्तेन तद्रभावोत्थफलं तद्रभावनिर्देष्ट अन्तिविद्यादीनां तात्कालिकश्चभसौख्यं कल्पनीयम् । दृशन्तो यथा—

रवेरष्टवर्गे मिथुनराशो फलरेखाः षड् भवन्ति ; तदवस्थायां रविश्रोन्मिथुनराशिस्थः अर्था-दाषाढमासे विशेषग्रभसूचको भवेत् । यत् कर्मणि रविश्रुद्धेरावश्यकम् आषाढमासे तत् कर्मा-रम्भेण श्रुभफलं छनिश्रितम् ।

> यावती यावती रेखा ग्रहाणामध्वर्गके । तावतीं द्विगुणीकृत्य चाष्टाभिः परिशोधयेत् ॥ १ ॥ अष्टोपरि भवेद्रेखा अष्टाभ्यन्तरिबन्दवः । अष्टाभिश्र समो यत्र समस्तत्र निगद्यते ॥ २ ॥

प्वोक्तिनयमानुसारेण प्रत्येकराशौ यावद्रेखापातो भवेत् ता रेखा द्विगुणीकृत्य ततोऽष्टौ वियोजयेत्, ततो यावद्विशिष्टं भवेत्, तावदङ्कं तत्तद्वाशिष्ठ रक्षेत्। यद्वयद्वा- शिष्ठ द्विगुणितरेखासमष्टिरष्टाभ्यो न्यूना भवेयुः तत्तद्वाशिष्ठ अष्टसंख्यातो यावती न्यूना भवेत् तावतो बिन्दून् स्थापयेत् यद्वयद्वाशिष्ठ द्विगुणितरेखासमष्टिरष्टौ भवेयुस्तस्मिन् राशौ समं स्थिते ।

विन्दुपातस्य रेखापातस्य च नियमः

शून्ये तु बिन्दवश्राष्टौ रेखेंके रसविन्दवः। चत्वारो बिन्दवो युग्मे द्विबिन्दू रामरेखके॥ ३॥ समो रेखाचतुर्ये तु पञ्चके नेत्ररेखके। षड्रेखास चतु रेखाः सप्तमे रसरेखिकाः॥ ४॥

पूर्वोक्तप्रकारेण द्विगुणितरेखासमधिकादष्टी वियोजयेत् । तेन शून्येऽविशष्टे विन्द्वष्टकं रक्षेत् । एकरेखायामविशष्टायां विन्दुष्ट्कम्, रेखाद्वये विन्दुचतुष्टयम्, रेखात्रये विन्दुद्वयं रक्षेत् ; रेखाचतुष्टये स्थिते समो भवेत् ; रेखापञ्चके रेखाद्वयम्, रेखापट्के रेखाचतुष्टयम्, रेखासप्तके रेखाषट्कं भवेत् ।

इत्थं रेखाबिन्दुपातेन फलं विचार्यम्।

रेखाभिस्तु शुभं ज्ञेयं विन्दुभिरशुभं फलम् । यत्र रेखा न बिन्दुश्च तत् समं परिकीर्त्तितम् ॥ ९ ॥

रेखायोगेण विन्दुयोगेन वा प्रहाणां फलम् स्वोचमित्रादिवर्गस्थाः केन्द्रादिवलसंयुताः । अनिष्ठफलदाः सर्वे स्वल्पविन्दुयुता यदि ॥ ६ ॥ दुष्टस्थानस्थिता ये च ये च नीचारिभांशगाः । ते सर्वे ग्रुभदा नित्यमधिविन्दुयुता यदि ॥ ७ ॥ दिनेशमुख्यप्रहवर्गकेषु यदा शनिः शून्यगृहं प्रयातः । करोति पित्रादिकभावजानामतीव रोगारिभयाकुलानि ॥ ८ ॥

एतेषामर्थः—उच्चस्थो मित्रादिवर्गगतः केन्द्रादिस्थो वा बलवान् ग्रहो वर्गाष्टकचक्रे एकादिस्वल्पबिन्दुयुक्तराशिस्थ एकादिस्वल्परेखायुक्तराशिस्थो वा चेदनिष्टफलप्रदः।

वडादिदुःस्थानस्थो नीचराशिनवांशस्थः शत्रुक्षेत्रनवांशस्थो वा नितरां दुर्बछोऽपि ग्रहः बिन्दु-युक्तराशिस्थो रेखायुक्तराशिस्थो वाचेत् शुभक्तछप्रदः ।

रव्यादिग्रहाणामष्टवर्गे रेखाहीनेऽष्टशून्ययुक्ते वा राशौ शनिगीचरवृत्त्या गतश्चेत् तद्राशिनिर्दिष्ट-भावफल्टन्यानिष्टम्, रोगम्, शत्रुवृद्धिम्, तथा भयाकुल्त्वादिकम्, तद्रावनिर्दिष्टच्च पितृभ्रात्रा-दीनामपि तद्रूपमञ्चमं परिकल्पयेत्। अष्टवर्गे रव्यादिग्रहाणां विशेषफलं ग्रन्थबाहुल्यभयादिहः परित्यक्तं ज्योतिषग्रन्थे तद्वसन्थेयम्।

#### नाडीगतऋत्त—( नाडीवेध- ) विचारः—

नाड्यस्तिसः ; प्राङ्नाडी, मध्यनाडी, पृष्ठनाडी च।

#### प्राङ्नाडीस्थनक्षत्राणि—

१ ६ ७ १२ १३ १८ १९ २४ २५ अश्विनी, आर्द्रा, पुनर्वस्रः, उत्तरफलगुनी, हस्ता, ज्येष्ठा, मूला, शतभिषा, पूर्वभाद्रपद्ञ । सध्यनाडीस्थनक्षत्राणि—

२ ६ ८ ११ १४ १७ २० २३ भरणी, मृगशिराः, पुष्या, पूर्वफल्गुनी, वित्रा, अनुराधा, पूर्वाषाढा, धनिष्ठा, २६

#### उत्तरभाद्रपद्ञ । प्रष्टनाडीस्थनक्षत्राणि—

३ ४ ९ १० १६ १६ २१ २२ २७ कृत्तिका, रोहिणी, अक्लेषा, मधा, स्वाती, विशाखा, उत्तरापाढा, श्रवणा, रेवती च एकं त्रिनाडीचकं विलिख्य तत्र नाडीवेधविचारं कुर्यात्। यदि कर्त्तुः कर्मदिनस्य च नक्षत्रमेकनाडीस्थं भवेत्तदा नाडीवेधदोषो भवति। नाडीवेधदोषगते नक्षत्रे प्रतिमाघटनं निषिद्धम्।

#### प्रतिप्रसवः—

एकराश्यादियोगे तु नाडीदोषो न विद्यते । कर्त्तुः कर्मदिनस्य च सत्येकराशौ दोषोऽसौ न स्यात् । इत्यादि ।

#### त्रिनाडीचकम् ।

| आद्यनाडी                              | मध्यनाडी | पृष्टनाडी |
|---------------------------------------|----------|-----------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ર        | na e      |
| Ę                                     | લ        | 8         |
| હ                                     | E        | 8         |
| 85                                    | ११       | १०        |
| १३                                    | 58       | १५        |
| १८                                    | १७       | १६        |
| १९                                    | २०       | २१        |
| ર૪                                    | २३       | २२        |
| २५                                    | २६       | २७        |

## देवादिऋत्त( गण- )विचार :--

गणस्त्रिविधः, देवगणः, नरगणः, राक्षसगणश्च । जन्मनक्षत्रेण जातकस्य गणो निरूप्यते । तद यथा---

हस्ता, स्वाती, मृगशिराः, अश्विनी, श्रवणा, पुष्या, रेवती, अनुराधा, पुनर्वसः। एषु जातो देवगणः।

आर्द्रा, रोहिणी, उत्तरफल्गुनी, उत्तरावाढा, उत्तरभाद्रपद्म, भरणी, पूर्वफल्गुनी, पूर्वावाढा पूर्वभाद्रपदम् ।

एषु जासी नरगणः।

ज्येष्टा, अश्लेषा, विशाखा, मूला, शतभिषा, धनिष्टा, कृत्तिका, विश्रा, मया । एषु जातो राक्षसगणः।

यस्मिन् नक्षत्रे प्रतिमा निर्मीयते तत् प्रतिमाया जन्मनक्षत्रम् । तेन च नक्षत्रेण प्रतिमाया गणनिरूपणं स्यात् । कर्मकर्त्तुर्गणेन सह प्रतिमागणमिलनदिवसे प्रतिमाघटनं कुर्यात् । मिलनञ्ज वक्ष्यमाणरीत्या ज्ञेयम् ।

> गणशुभाशुभकथनम् स्वजातौ परमा प्रीतिर्मध्यमा देवमानुषे । देवाह्यरे विरोधश्च मृत्युर्मानुषराक्षसे ॥ इति

## द्वितीयोऽध्यायः

- magicie

## [ माननिर्णयः ]

# छाया रेणु(श्च?) बालाग्र-लिक्त-यूका यवोऽङ्गुलः । क्रमादशगुणं मानं ज(जि?)नसंख्येः करा(रोऽ?)ङ्गुलेः ॥१॥

१। छायेति । एतेषां छायाद्यङ्गुलान्तानां सप्तानां पदार्थानां यथोत्तरं दशगुणं मानमित्यर्थः । तथा च—छायाया दशगुणं रेणोर्मानम् , रेणोर्दशगुणं बालाग्रस्य केशकोटेमानम् , ततो दशगुणं लिक्षस्य, ततो दशगुणं यूकस्य, ततो दशगुणं यवस्य, ततो दशगुणं व्यक्त्य, ततो दशगुणं व्यक्त्य। बृहत्संहितायाम्—

परमाणुरजोबालाग्रलिक्षयूकं यवोऽङ्गुलं चेति । अष्टगुणानि यथोत्तरमङ्गुलमेकं भवति संख्या ॥ (अ०५७,२ श्ही०)

इति छायास्थाने परमाणुपदमाह । अन्यत्र परमाणुस्वरूपमुक्तम्-

जालान्तरगते भानौ यत् सूक्ष्मं दृश्यते रजः । प्रथमं तत् प्रमाणानां परमाणुं प्रचक्षते ॥ इति ।

तस्मादत्र छायापदं परमाणुसमानार्थकमिति प्रतीमः। रेणुश्चान्यत्र रजःपदेन व्यपदिष्टस्त्रस-रेणुरूपः। तथा व शिल्परतपूर्वभागे मानमधिकृत्य—

> परमाणुरिति प्रोक्तो योगिनां दृष्टिगोचरः । त्रसरेणुरष्टभिः स्यात्तैरेव परमाणुभिः॥

तदष्टमिस्तु बालाग्रं लीक्षा बालाग्रकाष्टमिः । इति (अ०२,१-२ श्लो०)

एतद्दि स्मृत्यन्तरिकद्दम् , 'अणुद्दौँ परमाण् स्यात् त्रसरेणुस्त्रयः स्मृतः' ( स्क-३, अ० ११, श्लो० ५ ) इति भागवतीयात् ।

यब इति यवोदरम् ; तथा च शब्दकल्पद्रुमधत-लीलावत्याम्—

'यवोदरेरङ्गुलमष्टसंख्येईस्तोऽङ्गुलैः वड्गुणितैश्रतुर्भिः। इति ।

शिल्परत्नपूर्वभागेऽपि 'यवोदरैः षड्गुणैवां' इत्युक्तम् । शब्दकल्पद्वुमे तिथ्यादितस्वधत-कालिकापुराणमपि—

> यवानां तण्डुले रेवमङ्गुलं चाष्टिमर्भवेत् । अदीर्घयोजितेः ... ... ॥ इत्याह ।

क्रमादशगुणमिति । एतचिन्त्यम् , पूर्वोद्धृतबृहत्त्यंहितादिवचनेष्वष्टभिः परमाणुभी रज इत्यादिक्रमेणाष्टगुणबृद्धेरेव श्रवणात् । शिल्परतपूर्वभागे—

> यवोदरैः षड्गुणैर्वा सप्तभिर्वाऽधमादिकम् । क्रमादृष्ट्युणैर्वाऽथ मानाङ्गुरुमिति स्मृतम् ॥ (अ०२,३ श्लो०)

इति मानविकल्पमुपदर्शयताऽपि तद्दयन्थक्कता दशगुणस्यानुह्रेखात् । एतेनैतन्मतसम्मतश्रतुर्विश-त्यङ्गुलकः करः क्रमादष्टगुणमानस्वीकर्त्तृ मते पडङ्गुलेनाधिको भवतीति ज्ञेयम् । तथा च एकस्मि- झङ्गुले यवद्वयनुद्धया चतुर्विशत्यामङ्गुलेषु अष्टचत्वारिशद्वयववृद्धिर्नियता, ते चाष्टचत्वारिशद् यवाः पडङ्गुलम् इति तेन सह मिलनात्त्रिशद्कुलः करो भवति । सत्यपि प्रकारविरोधे नेदमपि करमानमप्रमाणम्, तथा च शिल्परलपूर्वभागे—

अङ्गुलितया मुष्टिचितिस्तिद्वांदशाङ्गुलिः ।
तद्वद्यं हस्तमुद्दिष्टं तच किष्कुरिति स्मृतम् ।
एकैकाङ्गुलबृद्धयाऽतो भवन्त्यष्टौ कराः स्फुटम् ॥
प्राजापत्यं धनुमुंष्टिश्चापग्रहमतः परम् ।
प्राच्यां वेदेहकं नाम्ना वेपुल्यञ्च प्रकीत्तितम् ।
हत्थमेकोत्तरित्रंशदङ्गुलान्ताः कराः स्मृताः ॥ (अ०२,९-११ श्लो०)

इत्येकित्रवङ्गुङान्तमपि करमाह । तस्मान्मतान्तरमिदम् इति ज्ञेयम् ।

जिनसंख्येरिति । जिनाश्चतुर्विश्चातिः, चतुर्विश्चत्याऽङ्गुलैः करो हस्त इत्यर्थः । तथा च ब्रहत्तसंहितायाम् ( अ० ५७, २२को० ) उत्पलभद्दधतवचनम्—

तस्माद रजः कचाग्रञ्ज लिक्षा यूका यवोऽङ्गुलम् । क्रमादृष्टगुणं ज्ञेयं जिनसंख्याङ्गुलैः करः ॥ इति ।

तस्मादिति परमाणोः, तस्यैव तत्र प्रकृतत्वात् । अङ्गुलस्य च मानाङ्गुलं मात्राङ्गुलम् इति हो भेदौ । अधस्ताद्व यदुक्तं तन्मानाङ्गुलम् । मात्राङ्गुलमुक्तं शिल्परत्नपूर्वभागे—

तद्वर्तुर्दक्षिणकरमध्यमामध्यपर्वणः ।

दैर्द्यं मात्राङ्गलं श्रेष्ठं नीचं तद्रव्याससम्मितम् ॥ इति ( अ० २, ८ श्लो० ) अस्यार्थः—कर्त्तुर्दक्षिणहस्तस्य मध्यमाङ्गलेर्मध्यपर्वणो यद् दैर्द्यं तच्छ्रेष्ठं मात्राङ्गलम् , तस्यैव

मध्यपर्वणो विस्तारसम्मितञ्च कनिष्ठं मात्राङ्गलम् इति । अनयोश्च कर्मभेदे विनियोगभेदमाह तत्रैव—

तत्रैव— मानाङ्गलैः केवलः

मानाङ्गुर्छैः केवलमेव कुर्याद देवालयादीनि गृहाणि वा नृणाम् । कुण्डादिकानामथ मण्डलानां सर्वत्र मात्राङ्गुलमिप्यते बुधैः ॥ इति (अ० २,१७ श्लो०)

अत्र 'देवाल्यादीनि' इत्यादिपदादुदेवप्रतिमानामपि ग्रहणम् । काश्यपशिल्पेऽपि—

'मानाङ्गुलन्तु वा प्रोक्तं पुरप्रासादमानकम्' ( अ० ९०, ३७ श्लो० 🛚

इत्युक्तम्।

तस्याङ्गुलप्रमाणेन द्रचङ्गुलं गोलकं भवेत्।
कला च तत्समा प्रोक्ता द्राभ्यां तु भागमे(ए?)व च॥२॥
[तालमानकथनम्]

एभिरेव त्रिभिर्भागैस्तालमानं प्रकीर्तितम्। एकतालादि वद्त्यामि यथा भवति नान्यथा॥३॥

कविच मानाङ्गलं प्रतिमापरिमाणेनापि निर्णीयते । तथा च-

'स्वैरङ्गलप्रमाणैद्वादश विस्तीर्णमायतञ्च मुखम्' ( अ० ९७, ४ श्हो० )

इत्यादिबृहत्त्संहितावचने 'स्वै'रित्यस्य विवरणप्रसङ्गेनोक्तमुत्पळमहैं:—''यस्मात् काष्ठात् पाषाणादिकाद्वा प्रतिमा क्रियते तद्देध्यं पीटप्रमाणविवर्जितं द्वादशभागविभक्तं कृत्वा तत्रैको भागो नवधा कार्यः, सोऽङ्गुळसंज्ञा भवति । यस्मादष्टाधिकमङ्गुळशतं प्रतिमाप्रमाणं वक्ष्यति (अ० ५७, ३० श्लो०) । प्रतिमायाः 'स्वैरात्मीयेरङ्गळप्रमाणैः'' इत्यळं प्रसङ्गादागतस्य प्रपञ्चनेन ।

२ । तस्येति । असमर्थमपीदं पदमगतिकतया 'अङ्गलप्रमाणेने'त्यस्येकदेशेनाङ्गलपदेन सामा-नाधिकरण्येनान्वीयते । तथा च तस्य प्रकान्तस्याङ्गलस्य प्रमाणेनेत्यर्थः । तत्समेति गोलकसमा इति । द्वयङ्गलमानेत्यर्थः । द्वाभ्यामिति कलाभ्यां गोलकाभ्यां वा भागो भवति, अतस्तस्य चतुरङ्गलं मानमित्यर्थः । तदुक्तं समराङ्गणसूत्रधारे—

द्वयङ्गलो गोलको ज्ञेयः कलां वा तां प्रचक्षते ।

हें कले गोलको (वाहो ? वा हो ) भागो मानेन तेन तु॥ (अ० ७५,३ श्हो०) ३। एभिरिति। एताहशैर्भागेस्तालमानम् एकतालस्य परिमाणं भवतीति शेवः। एवज्र द्वादशभिरङ्ग्लेरेकस्तालो भवतीत्यर्थः। तदुक्तं शुक्रनीतिसारे—

> स्वस्वमुष्टेश्वतुर्थोऽ शो हाङ्गुलं परिकीर्त्तितम् । तदङ्गुलेद्वोदशभिर्भवेत्तालस्य दीर्घता ॥ इति । (अ०४, प्र०४, ८२ श्लो०)

इदमत्र विवेचनीयम्—द्वादशाङ्गुलं तालस्य परिमाणिमति स्थिते दशतालप्रतिमा विशत्यधिक-शताङ्गुलपरिमाणा भवति। दशतालप्रतिमा च—

> दशतालः स्मृतो रामो बल्विरोचनिस्तथा । बराहो नारसिंहस्र ... ॥ (अ०२५९, १-२ श्लो०)

इत्येनेन मत्स्यपुराणे उक्ता, ग्रन्थकृता चोपरिष्टात्—

दशतालैभंनेद्रामो बल्विरोचन(नि ?)स्तथा। सिद्धाश्रेष जितेन्द्राश्र अर्ध्वास्ते च प्रकीर्त्तताः॥ ( अ० २, ९ श्लो० )

इत्यनेन बक्ष्यते । एषामञ्जुलीसंख्याऽप्युक्ता बृहत्त्संहितायाम्— दशरथतनयो रामो बलिख्र वैरोचिनिः शतं विश्वम् । द्वादशहान्या शेषाः प्रवरसमन्यूनपरिमाणाः ॥ इति ( अ० ५७, ३० श्लो० ) एवञ्च रामादीनां प्रमाणं दश तालास्ते च विंशत्यधिकं शतमङ्गुलय इत्यायातम् । एतेन—
'उत्तमं दशतालं स्याचतुर्विंशच्छताङ्गुलम्'

( शि॰ उ॰ ४ अ॰ ३७ श्लो॰, काश्यप॰ ५० अ० ७७ श्लो॰ )

ङ्ति यच्छिल्परत-काश्यपशिल्पयोरुक्तं तचिन्त्यम् । एतन्मते तालादीनामुक्तममध्यमाधमभेदेन त्रीविध्यमुक्तम् , तथा च काश्यपशिल्पे पूर्वीद्वृतादद्धांत् परम्—

मध्यमं दशतालं स्याद भानुपङ्क्त्यङ्गुलं भवेत् ।
कलाधिकशताङ्गुल्यमधमं दशतालकम् ।
सद्घादशशतं भागं नवतालोक्तमं भवेत् ॥
अष्टोक्तरशतांशन्तु मध्यमं नवतालकम् ।
कन्यसं नवतालं स्याद द्वेधा(स्याद्वेदा)धिकशतं भवेत् ॥
तालं प्रत्येवमेवं तु क्रमाद वेदाङ्गुलं हरम् ( अ० ५०, ७७-८० श्लो० )

इत्युक्तम् । शिल्परत्नोत्तरभागेऽपि यथोक्तार्थकादर्द्धन्नितयात् परम्-

'तालं प्रत्येवमेवन्तु क्रमाह वेदांशहानितः' (अ० ४, ३८ श्लो०)

इत्युक्तवा सर्वेषामेव तालानां चतुश्रतुरङ्गल्हान्या उत्तममध्यमाधमत्वं प्रतिपादितम्। तन्न
मत्स्यपुराणे यद्दशतालप्रमाणत्वमुक्तं रामादीनां तन्मध्यमं दशतालमादायेवेत्यभ्युपगमेन जातेऽपि
कथित्रत् समाधाने, बृहत्संहितायां 'द्वादशहान्ये'(अ० ५७, ३० श्को०)त्यादि यदुक्तं तेन
त्वसामञ्जस्यं दुष्परिहरमेव। 'द्वादशहान्ये'त्यादिपरार्द्धस्य त्वयमर्थः—शेषा अन्याः प्रतिमा
द्वादशहान्या द्वादशकद्वादशकद्वीनत्वेन प्रवरसमन्यूनपरिमाणा भवन्ति। विश्वत्यधिकादङ्गुलशताद्व द्वादशाङ्गुलन्यपास्याष्टाधिकं शतमङ्गुलानां प्रतिमा प्रथाना भवति। ततोऽपि द्वादशकमपास्य षण्णवत्यङ्गलसमा मध्यमा प्रतिमा, ततोऽपि द्वादशकमपास्य चतुरशित्यङ्गुला न्यूनपरिमाणा
प्रतिमा भवतीत्यर्थः, एवमेवोत्पलभद्वाः। एतच परिमाणं काश्यपशिल्पादिमते मध्यमनवतालादिसप्तालान्तप्रतिमाया इति शेयम्, मध्यमनवतालस्याष्टाधिकशताङ्गल्यदन्ते सप्ततालस्य चतुरशीत्यङ्गलत्वाच। परं सप्तमिस्तालेदेवप्रतिमाया विधानं नोपलभ्यते, तैः 'पिशाचाः सप्तमेन तु'
(अ० ५०, ८७ श्को०) इत्यादिना पिशाचानामेव काश्यपशिल्पे कर्तव्यतोपदेशात्। समराङ्गणसूत्रधारेऽपि—

देवादीनां शरीरं स्याद विस्तारेणाष्ट्रभागिकम् । त्रिंशद्वभागायतं चैतद्व विद्ध्याचित्रशास्त्रवित् ॥

इति भागमानेन यत् प्रतिमाया मानमुक्तम् , तेनाऽपि विंशत्यधिकशताङ्गुलमेव प्रतिमायाः परिमाणं भवति, भागस्य चातुराङ्गुल्याभिधानात्, बृहत्तसंहितायाञ्च देवप्रतिमाया एव चतुरशीत्यङ्गुल-मानायाः कनीयस्त्वकथनाच ।

### [ तालमानेन मूर्तीनां कर्तव्यता ]

# कीर्ति(कूर्म?)मुखं त(ता?)लमुखं द्वाभ्यां प्रोक्ता विहङ्गमाः। त्रितालैः कुञ्जरा ज्ञेया वेदतालैस्तुरङ्गमाः॥ ४॥

यच शिल्परत-काश्यपशिल्पयोः 'क्रमाद वेदाङ्गुलं हरम्' 'क्रमाद वेदांशहानितः' इत्यादिना सर्वन्नेव ताले चतुरङ्गुलहान्या प्रतिमाया उत्तमादित्वमतिदिष्टम्, तद्गि नवतालविश्रान्तमिति प्रतीयते । नव-तालस्यैव कण्टत उत्तमादित्वकथनात् । कियद्गिवां किंविधैवां उत्तमादिभेदभिन्नैस्तालेः कस्य प्रतिमा कार्येत्यपेक्षायामि त्रिधा भिन्नैर्नवतालेः प्रतिमाविधानस्योक्तत्वाद अष्टतालेः पुनरेकविधेरेव तद्विधानस्याभिहितत्वाच । किञ्च-यद्येवं सर्वत्र ताले वेदांशहान्योत्तमादिभेदः कल्प्येत तद्वेकतालेऽपि तथात्वप्राप्तेर्मध्यममेकतालमद्याङ्गुलम् अधमञ्जेकतालं चतुरङ्गुलं भवेदिति पूर्वोक्तम्-

'तद्रकुळेद्वीद्शभिभवेत्तालस्य दीर्घता'

इति वचनं व्यर्थमेव स्यात्। न चैतदृष्युत्तसैकतालपरिमिति कल्पने नार्थक्षतिरिति वाच्यम्, ताह्यकल्पने मानाभावात्। न च 'वेदांशहानितः' इत्यादिवचनमेव तत्र मानिमत्यपि वाच्यम्, तस्य नवतालपार्यन्तिकत्वस्वीकारेऽपि क्षत्यभावादिति दिक्।

४। कीर्तीति। तालमुखमिति तालानां मुखम् आद्यावयव एकताल इत्यर्थः, यत्र तथाभूतं कूर्ममुखं भवेदित्यर्थः। 'एकतालन्तु कूर्मकम्' इति काश्यपशिल्पे (अ० ५०, ८९ श्लो०), 'तालात् कूर्माकृतिर्हिरि'रिति शिल्परतोत्तरभागे च (अ० ४, ५० श्लो०) अविशेषेण कूर्मस्येव विधानादत्राङ्गविशेषकल्पना निष्प्रमाणान्तराऽपि युक्तिसहेति 'कूर्ममुख'मिति पाठान्तरं कल्पितम्। तथा हि यदत्र प्रकरणे तालेन प्रमाणमभिहितं तद् दैर्ध्यमभिप्रेत्य, आयामस्तु प्रन्थान्तराद्वगम्यते। तथा च समराङ्गणसूत्रधारे दशतालम् दिं प्रकृत्य भागमानेनोक्तम्—

देवादीनां शरीरं स्याद विस्तारेणाष्ट्रभागिकम् ।

त्रिंशदभागायतं चैतद् विद्ध्याचित्रशास्त्रवित् ॥ (अ० ७५, ४-५ श्लो०)। इति । भागश्रतुरङ्गुरुम् । एवञ्च गोलाकृतेः कूर्मस्य तालेन दैर्घ्यकथनापेक्षया दीर्घाकृते-स्तन्मुखस्य तदुक्तिर्युक्तिवाहुल्यं भजत इति साध्वयं पाठकल्पना । यद्गा—कूर्मस्य मुखमिव मुखं यस्येति विग्रहात् कूर्मावतारी हरिरित्यर्थः पूर्वोद्धृतिशल्परत्वचननप्रामाण्यादवसेयः ।

न च-

'कूर्मावतारिणं देवं कमडाकृतिमालिखेत्' (अ०२५, १२३ श्लो०) इति शिल्परकोत्तरभागीयपद्यदर्शनात् कूर्मावतारस्य हरेः सर्वाण्येवाङ्गानि कूर्मसदृशानीति कथं मुख-मेव कूर्माकृतीत्युच्यते इति वाच्यम्, अत्र सामान्येन विशेषो लक्षणीयः, तथा च मुखपद्मन्नावयव-सामान्ये लक्षणिकमिति न काचिदनुपपत्तिः। अत्र मूले बिन्दू अपि प्रामादिकाविति ज्ञेयम्, प्रक्रमात् कुन्जाश्च पश्चिमस्तालैरुपविष्टो जनस्तथा।
उपविष्टाः प्रकर्तव्या ब्रह्मविष्णुशिवा वृषः॥ ५॥
शूकरं पश्चतालैश्च षट्तालं स्याद् विनायकम्।
मध्यमं शूकरं ज्ञेयं वृषभञ्च तथैव हि।
मनुजाः सप्तमिस्तालैर्वृषमं शूकरन्तथा॥ ६॥
अष्टाभिः पार्वती प्रोक्ता मातरश्च तथैव हि।
दुर्गो लीला महालक्मील(ले?)क्मीर्यो तु सरस्वती॥७॥
कालिन्दी चैव सावित्री नदा(नन्दा?) पद्मावती तथा।
कात्यायनी समाख्याता भगवत्यष्टकाल(ताल?)का॥८॥
नवतालैर्भवेद् विष्णुर्बद्धात्मा देवतास्तथा।

कर्मणि प्रत्ययस्येव स्वारसिकत्वेन 'कीर्त्तिमुखस्तालमुखो' इति पाठस्येव भाज्यत्वात्। एवमिहाहमहमिकयेव बिन्दुविसर्गयोर्व्यत्ययस्तन्न तत्र समुद्धसन् पाठकैः स्वयं विचार्यः। रूपमण्डने तालमधिकृत्य—'पासवक्तमेकभागे हो पक्षी कुञ्जरास्त्रयः' इत्येतत्समानार्थं पद्यमाह ।

अत्र कियद्भिस्तालैः के के कर्त्तव्या इत्यत्र शिल्पशास्त्रकृतां बहवो मतभेदा दृश्यन्ते, ते च प्रभूत-स्थानसव्यपेक्षा इति सर्वमनुदृत्याष्ट्रतालत एकतालान्ता विलोमेन काश्यपशिल्पादुद्ध्यिनते, एतेषामेषात्राधिक्येनोपयोगित्वात् । अत्र चादर्शप्राप्तमग्रुद्धं पाठमपहाय सम्पादकैः कृतग्रुद्धयः पाठा उद्धियन्ते—

अष्टतालेन साध्यांस्तु पिशाचाः सप्तमेन तु ।
रसतालेन कुन्जांस्तु कारयेद्देशिकोत्तमः ॥
पञ्चतालोक्तमानेन वित्तेशं कारयेद्द बुधः ।
तन्मध्यमाधमेनेव सर्वभूतगणान् कुरु ॥
बालन्तु वेदतालेन त्रितालेनेव कारयेत् ।
द्वितालं किन्नरञ्जेव एकतालन्तु कूर्मकम् ॥ इति । (अ० ५०, ८७-८९ श्लो०)

६। मध्यममिति। प्रथमाई पञ्चतालकर्त्तव्यत्वेन यः शूकर उद्दिष्टः स मध्यम इति ज्ञेयः नोत्तमो नापि वाऽधमः। एवं तृतीयाई सप्ततालकर्त्तव्यत्वेन यो वृषभ उद्दिष्टः सोऽपि मध्यम एवेत्यर्थः। सप्ततालकर्त्तव्यस्तृतीयशूकरश्च मध्यमेतर इति व्याख्येयम्, अन्यथा पौनदक्त्यापत्तेः। वृषभशूकरयोः साप्ततालिकत्वकथनं मतान्तरेणेति ज्ञेयम्। दशतालेभेवंद्रामो बलिवेरोचन(नि?)स्तथा।
सिद्धाश्चेव जितेन्द्राश्च ऊद्धास्ते च प्रकीतिताः॥ ६॥
ताला एकादश स्कन्दो हनुमांश्चण्डिका तथा।
भूतानाञ्च समस्तानामेष तालः प्रकीतितः॥ १०॥
ताला द्वादश वेताला राच्चसाश्च लयोदश।
पिशाचाः क्रूरकर्माणः शस्यन्ते मुकुटैर्विना॥ ११॥
तालाश्चतुर्दश प्रोक्ता दैत्येन्द्रा मुकुटैर्युताः।
तिथ्या समानतालेश्च भृगुरूपं प्रकारयेत्॥ १२॥
अत ऊद्धं न कर्तव्यं प्रमाणं कथयाम्यतः।

[ तालानुसारेणावयवमानम्, तत्र सप्ततालेऽवयवमाननिरूपणम् ] सप्ततालं प्रवच्यामि केशान्ते च त्रिमात्रकम् ॥ १३ ॥

१०—१२ । एकादशादिपञ्चदशान्तास्ताला नान्यत्रोपलस्यन्ते । रूपमण्डने त—

'कळांझाः क्रूरदेवाः स्युरत ऊर्द्ध्व न कारयेत्'। ( अ० १, २३ श्लो० ) इत्यनेन षोडश तालाः क्रूरदेवानां मानमित्युक्तम्। यच काश्यपशिल्पे— एकादिनवहस्तान्तं नवधा हस्तमानकम्।

तालादिनयतालान्तं तथा नवविधं भवेत्॥ (अ० ९०, ३४ श्लो०)

इति नवतालान्तं तालमानमुक्तं तत्तु सामान्यत इति ज्ञेयम् । एवञ्च सत्यामपि पूर्वार्द्धे हस्त-मानस्य नवधात्वोक्तौ यत् पूर्वम्—

> दशादिकरबृद्धया तु षट्त्रिंशत् प्रतिमाः पृथक् । बाणवेदकरान् यावचतुष्क्यां पूजयेत् सुधीः ॥ ( अ० १, १९ ऋो० )

इत्युक्तम् , तस्यापि विशेषान्तःपातान्नासामञ्जस्यमिति ध्येयम् ।

१३। इदानीं कियत्तालानां प्रतिमानां कियन्त्यङ्गमानानीति वक्तुमादौ सप्ततालप्रतिमाया अङ्गमानमाह—सप्ततालमिति। रूपमण्डने तु वट्तालप्रतिमाया अप्यङ्गविभाग उक्तः ; तथा च—
सुसं तालद्वयं तस्य जठरं तत्समं भवेत्।
गुद्धं वेदाङ्गलम् ऊरू सप्त जङ्घा च तत्समा॥

वक्त्रं तालप्रमाणश्च ग्रीवा स्यादङ्गुललयम्। सार्द्धसताङ्गुलं वद्गो मध्यं नवभिरङ्गुलैः॥ १४॥ सप्तसार्द्ध(ं?)नाभिमेद्रमूरू अष्टादश स्मृताः। जान्वङ्गुललयं प्रोक्तं जङ्गे अष्टादशाङ्गुले। पादोत्सेधन्लि(ख्रि?)मालन्तु(स्तु?)मनुजाः सप्ततालये(के?)॥१५॥

[मध्यमसप्ततालेऽवयवमानिक्षणम्]
सप्तसार्द्धं प्रवत्त्यामि तालं मङ्गल-शुक्रयोः।
बुधसौर्योस्तथा ज्ञेयं केशान्तश्च त्रिमात्रकम्॥ १६॥
वक्त्रं द्वादशमात्रन्तु ग्रीवा चैव त्रिमात्र(त्रि?)का।
दशमालं भवेद् वक्तो नाभिमेद्रं तथोदरम्॥ १७॥
अष्टादश भवेद्रूक्(रुः?) जानु मालालयं स्मृतम्।
अष्टादशाङ्गुलौ ग्रन्थी ग्रहाणामङ्गुलौ पदौ॥ १८॥

[ अष्टतालेऽवयवमानम् ]

अष्टतालं प्रवच्यामि देव्याश्चण्डस्य(ण्ड्याश्च ?) लज्ञणम् । मालात्रयं स्यात् केशान्तं वक्तृश्च द्वादशाङ्गलम् ॥ १६ ॥ ग्रोवा च अ(त्रय ?)ङ्गला कार्या हृदयं नवभिस्तथा । मध्यं द्वादशमालं स्यान्नाभिमेत्रं नवाङ्गले ॥ २० ॥ एकविंशद् भवेदूरू(हः ?) जानु चैव गुणाङ्गलम् । जङ्गाऽङ्गलेकविंशत्या पादमूलं गुणाङ्गलम् ॥ २१ ॥

गुणाङ्गुलं भवेजानु पादः कार्यो गुणाङ्गुलः ।
रसतालमिति प्रोक्तम्......॥ इति ( अ० १, २४-२५ श्लो॰ )
शिल्परत्नोत्तरभागे च दशादिचतुस्तालान्तप्रतिमाया अङ्गविभागः प्रदर्शित इति विशेषः ।
१६ । सप्तसार्द्धमिति मध्यमसप्ततालमित्यर्थः ; तत्प्रमाणञ्जेतन्मते नवत्यङ्गुलम् , मतान्तरे त्वष्टाशीत्यङ्गुलमिति ज्ञेयम् । प्रकरणेऽस्मिन् मात्राभागादिशब्दोऽङ्गुलमानबोधकः ।
देवता—७

[ मध्यमाष्टतालेऽवयवमानम् ]

अष्टसार्डं प्रवच्यामि गीष्पतेस्ताललक्षणम् । केशान्तश्च त्रिमालन्तु वक्तं स्याद्वादशाङ्गलम् ॥२२॥ प्रीवा च अ(त्र्य?)ङ्गला कार्या हृदयं नविमस्तथा । त्रयोदश भवेन्मध्यं तालेन नाभिमेद्रके ॥२३॥ द्वाविंशत्या भवेद्रुरुर्जानु चैव तिमालकम् । जङ्गे अरुसमे प्रोक्ते त्र्यङ्गलः पाद एव च ॥२४॥

[ नवमतालेऽवयवमानम् ]

नवतालं प्रवत्त्यामि ब्रह्माद्या देवता यथा । केशान्तश्च विमालन्तु कर्तव्यं देवरूपकम् ॥२५॥ यावन्मानो भवेत्तालो विभजेद्रविभागकैः। सूर्य(१२)राम(२)दशा(२०)र्का(१२)व्धि (४)वसु(८)जैन(२४) युगा(४)ईताः(२४) ॥२६॥

वेदा(४) वक्तृगली वक्तो नाभिस्तृदरगुद्धकम्।
तथोरू जानुनी जहे चरणी च यथाक्रमे(क्रमम्) ॥२७॥
विस्तरस्तेन(विस्तारः स्तन)गर्भे च द्वादशाङ्गुलमीरितम्।
तद्वाद्धो वेदवेदांशे कक्ते एकान्तरे ततः ॥२८॥
सप्तसाङ्गुली वाहृ दीर्घ(दैर्घ्ये) स्यात् षोडशाङ्गुली।
करोऽष्टादशमात्रे(त्रः?) च विस्तरे(विस्तारो)ऽग्रे गुणाङ्गुलः ॥२६॥
दीर्घे सूर्याङ्गुलो व्यासे कटिः प्रोक्ता जिनाङ्गुला ॥३०॥

२८—२९। स्तनगर्मे स्तनयोरन्तरे। ईरितं कथितम्। तद्वाद्ये स्तनगर्भाद् बहिः कक्षे कक्षद्वयं वेदवेदांशे अष्टाङ्गले। तत एकान्तरे एकमात्राव्यवधाने वादू सप्तसप्ताङ्गले विस्तारे एकः सप्ताङ्गलस्तथा अन्यत्र सप्ताङ्गलः। करमानान्तरमाह—करोऽष्टादशमात्रः, अग्रे अग्रस्य विस्तारः गुणाङ्गलः षडङ्गलः।

मूल एकादशोरू स्याद जङ्घा प्रान्ते युगाङ्गुला । चतुर्दशाङ्गुलः पादस्ततोऽर्द्धे(स्तदृध्वें) च युगाङ्गुलः ॥३१॥ कत्तः स्कन्धस्तदृद्धें तु कर्त्तव्यश्चाष्टमालकः । ग्रीवा चाष्टाङ्गुला व्यासे पादः प्रोक्तः षडङ्गुलः ॥३२॥ जानाति नानाविधरूपभावं श्रीविश्वकमा सुरसूत्रधारः । ऊद्धाण्डजस्वेदजरायुजाढ्यं स विश्वरूपं सुखहेतवेऽस्तु ॥३३॥

इति श्रीचेत्रात्मजसूत्रभृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे देवतामूर्त्तिप्रकरणे प्रतिमातालिनर्णयाधिकारो नाम द्वितीयोऽभ्यायः॥ २॥

३०। पुनरिप करमानान्तरमाह—दीर्घ इति। पाणिदेंध्ये सूर्याङ्गुलः द्वादशाङ्गुलः, विस्तारे पञ्चमात्रकः पञ्चाङ्गुलः। व्यासे विस्तारे जिनाङ्गुला चतुर्विशत्यङ्गुला।

३१—३२। जरुप्रमाणमाह—मूल इति । जरुमूलमेकादशाङ्गलं स्यादित्यर्थः । जङ्घा प्रान्ते युगाङ्गला चतुरङ्गला । पादश्चतुर्दशाङ्गलः, तद्बुं युगाङ्गलः, कक्षश्च युगाङ्गलः । तद्बुं त अष्टमात्रकः स्कन्धः कर्तन्थः ।

३४। अत्र य इत्यध्याहार्यम् , नानाविधरूपभावम् अद्वृण्डिजस्वेद्जरायुजाक्यं विश्वस्य रूपं यो जानाति स छखहेतवेऽस्त्वित्यन्वयः। अद्वृ उपिरस्था उद्गमिद इत्यर्थः, ते च अण्डानि च तेभ्यो जायन्ते इत्यूद्धृण्डिजाः ; 'द्वन्द्वात् पूर्वं परं वा यत् श्रूयते तह्नभते प्रत्येकमभिसम्बन्धमिति न्यायाद् उद्गमिजा अण्डजाश्चेत्यर्थः।

# तृतायोऽध्यायः

#### [ अथ देवतापदस्थानम् ]

तिःसतांशे कृते माने ब्रह्मांशे स्त्रमध्यमे । कृत्वा षडंशकं तच्च चामेध्वंशं (वामे द्वचं शं?) व्यपोद्य च ॥१॥ तन्मानमग्रतो नीत्वा प्रागुद्यातत् (प्रागुद्ग्गत ?) स्त्रकम् । तद् ब्रह्मसूत्रमित्युक्तं तत् सूतं शिवमध्यगम् ॥२॥

१-२ । इदानीं देवतापदस्थानं वक्तुं लिङ्गस्थानोपयोगि ब्रह्मसूत्रमाह—त्रिःसप्तांश इति द्वाभ्याम् । सूत्रमध्यमे वास्तुमध्यभागे ब्रह्मांशे तदंशमाश्रित्येत्यर्थः, माने द्वारमाने त्रिःसप्तांशे क्रते एकिविशत्या मागेविभक्ते भागकलं यन्मानं भवतीत्यर्थः, तत् पडंशकं कृत्वा वामे वामतो द्वंशं व्यपोद्य परित्यज्य, अग्रतो दक्षिणत इत्यर्थः तत् ताहशं मानं द्वंशिमिति यावतः, नीत्वा अपनीय प्रागुद्ग्गतस्त्रकं पूर्वदिग्गतस्त्रम् उत्तरदिग्गतस्त्रं वा यद वर्त्तते तद् ब्रह्मसूत्रमित्यर्थः । तथा च मयमते —

त्रिःसप्तांशे कृते द्वारे बाहे उंशे मध्यमे भवेत् । कृत्वा पडंशकं तच वामे द्वंयशं व्यपोद्ध च ॥ तदंशमग्रं नीत्वा तु प्रागुदग्गतस्त्रकम् । तद्द ब्रह्मसूत्रमिन्युक्तं तत् सूत्रं शिवमध्यमम् ॥ (अ० ३३, ३८-४० श्लो०)

इति । सत्स्यपुराणे तु—हारमानमेकविंशत्या विभज्य विभक्तानामेकविंशतिभागानामर्द्धं पुनस्त्रिधा विभजेत् ; ततस्तस्य भागत्रयस्य वामदक्षिणयोर्भागद्वयं विहाय मध्यभागे ब्रह्मस्थानं कल्पये-दित्युक्तम् । तथा च—

द्वारं विभज्य पूर्वन्तु एकविंशतिभागिकम् । ततो मध्यगतं ज्ञात्वा ब्रह्मसूत्रं प्रकल्पयेत् ॥ तस्यार्द्वन्तु त्रिधा कृत्वा भागञ्जोत्तरतस्त्यजेत् । एवं दक्षिणतस्त्यत्त्वा ब्रह्मस्थानं प्रकल्पयेत् ॥ ( अ० २६३, ५-६ ऋो० )

इति । ततश्च मयमतीयपाठदर्शनाद् यदस्माभि'वांमे हं श्वाम्' इति पाठः शुद्धत्वेन कल्पितस्तन्मता-न्तरमिति कृत्वेति ज्ञातव्यम् । 'वामे चांशम्' इति पाठस्त्वश्चरसंवादाभावात् स्वसमानतन्त्रान्तरा-सम्मतेश्च न गृहीतः । अन्यच—मत्स्यपुराणे ब्रह्मसूत्रस्य हेयांशयोश्च यन्मानमुक्तम् अत्र च तेषां तद्दद्विगुणं मानमुक्तमिति दृश्यते । तच 'वामे हुं शस् दृति पाठ प्वोपपन्नं भवति, न तु मध्ये यद ब्रह्मणः सूत्रं तस्य वामे शिवस्य च।
तन्मध्ये वैष्णवं सूत्रं तत्सूत्रे(तं?) सार्वदैवतम् ॥३॥
मध्ये ति(ते?)पुरुषे रुद्र आदौ ब्रह्माऽन्तगो हरिः।
क्रमेण सौख्यदा एव विपरीता भयावहाः ॥४॥
रुद्रः हरिरद्धः
तत्तुल्या च उमा देवी सुखदा सर्वकामदा ॥५॥
भाग एकोनपश्चाशद् गर्भार्द्धं मितितो भजेत्।
गर्भाशो ब्रह्मसंस्थान(नं?) देवं भागाष्टकं ततः ॥६॥

'वामे चांशम्' इति पाठे । तथा हि—मत्स्यपुराणोक्तक्रमेण एकविंशतिधा विभक्तस्य द्वारस्यार्द्वे त्रिधा कृते सार्द्वत्रयो भागा भवन्ति, एवं प्रकृतप्रन्थोक्तक्रमेण—एकविंशतिधाः शितस्य द्वारस्य समग्रस्य पड्भिविंभागेऽपि त एवांशा भवन्ति । ततश्चाद्वांत् सार्द्वत्रिभागं त्यजतः समग्रात् सप्तांशत्यागो गणितागमानुगत्या नार्थान्तरकोटिमारोहतीति, मूले द्वांशत्यागो मात्स्ये चैकांशत्यागो वस्तुगत्या एक एवेति न काचिद्व विप्रतिपत्तिः । एवं ब्रह्मस्थानेऽपि द्वेगुण्यादि ज्ञेयम् ।

तत् सूत्रमिति । तद ब्रह्मसूत्रम् , शिवमध्यगम्—शिवो मध्यगो यस्व तादृशम् , तन्मध्ये छिङ्गं स्थापयेदित्यर्थः, वक्ष्यति च स्वयमेव 'ब्रह्मांशे लिङ्गमैश्वरम्' (५४ ए० ८ श्लो०) इति ।

३। सध्य इति। सध्ये यद ब्रह्मणः सूत्रं पूर्वमुक्तम्, तस्य वामे वामभागे व्यपोहितहंग्रेशे इत्यर्थः, शिवस्य सूत्रं भवेत्, तन्मध्ये दक्षिणे इत्यर्थः, वैष्णवं सूत्रं भवेत्, तत् सूत्रज्ञ सार्वदैवतं सर्वदेवतास्थानम्। वक्ष्यति च—'दैवांशे ब्रह्मविष्णवंशाः सर्वे देवात्र' (७ श्लो॰) इति।

 ४। मध्य इति । त्रैपुरुषे ब्रह्मविष्णुरुद्दाणामाश्रयभृते सूत्रे, यद्दा त्रिषु पुरुषेषु मध्ये, रुद्द-स्तत्तसूत्रस्य मध्ये भवेत्, आदौ ब्रह्मा भवेत् , हरिब्रान्तगो भवेत् ।

क्रमेणेति । एवंक्रमेण वर्त्तमाना एते सौख्यदा भवन्ति, विपरीताश्च भयमावहन्तीत्यर्थः । तथा च समराङ्गणसूत्रधारे—

स्थापयेत् (पुरुषत्रया ?) शि (वा ? वं ) मध्ये निवेशयेत् । ब्रह्माणं दक्षिणेनास्य वामतः पुरुषोत्तमम् ॥ अन्यथा स्थापनादेषां प्रत्यवायो महान् मवेत् । ( अ० ७०, १४१-१४२ श्लो० ) इति । अस्पुरार्थोऽपीयमर्ज्वत्रयी प्रकृतोपयोगिनीत्यत्र नास्ति नः स्तोकोऽपि संशयः ।

५ । रुद्ध इत्यादि । खण्डितत्वाद्ध दुर्ज्ञैयोऽस्यार्थः ।

६-८। गर्भमानेन देवानां स्थानमाह-भाग इति । अत्र च भागा इत्युचितोऽपि पाठो

मानुषं (षः ?) षोडशांशः स्याज्ञतुर्विंशत् पिशाचकः । दैवांशे ब्रह्मविष्णवंशाः सर्वे देवाश्च मानुषे ॥७॥ मातरो यद्मगन्धर्वा रद्मा(द्मो ?)भृतसुरादयः । स्थाप्याः पैशाचकेऽं शे ते ब्रह्मांशे लिङ्गमैश्वरम् ॥८॥

इति देवतापदस्थानम्

## अथ देवतादृष्टिस्थानम्

द्वारादयोऽष्टधा कर्म (कार्या ?) एकैकांशोऽष्टधा पुनः। चतुःषष्टिविभागेषु विषमेषु शुभा दृशः॥६॥

भजेदिति कियानिष्ठेकत्वव्यपेक्षया न कृतः, आमूलं शोधितश्च वैरस्यमाबहेदित्यवधेयम् । मितितो मानेन एकोनपञ्चाशद भागो गर्भार्द्धं भजेत्, गर्भार्द्धम् एकोनपञ्चाशता भागेर्विभजेदित्यर्थः । तत्र गर्भांशो मध्यम एकांशो ब्रह्मसंस्थानं ब्रह्मांशः, ततोऽप्टौ भागा देवानाम्, पोडश भागा मानुषाणाम्, चतुर्विशतिर्भागाः पिशाचानामिति समृदिता एकोनपञ्चाशद भागाः ।

लिङ्गस्य प्राधान्यात् पश्चान्निर्देशमभिप्रेत्य ब्रह्मांशमपहायेव देवांशमाह—देवांश इति । ब्रह्मविष्णवंशास्तत्परीवाराः सर्वे देवाश्च देवांशे स्थाप्याः । अत्र 'सर्वे देवाश्च' इत्युक्तत्वाद्वस्य-माणे भूतछरादय इत्यत्र छरपदं देवयोनिपरम्, तथा च ये तावदत्रोक्तास्ते तदितरे च देवयोनय इत्यर्थः । मानुषे अ'शे मातरः स्थाप्याः, पैशाचकेऽ शे यक्षगन्धर्वादयः स्थाप्या इत्यर्थः ।

ब्रह्मांश इति । ऐश्वरं लिङ्गः शिवलिङ्गम्, एतदुपलक्षणं प्रतिष्ठाप्यदेवतार्चामात्रमित्यर्थः । तथा चाऽअनेये—

> पिण्डिकास्थापनार्थन्तु गर्भाकारन्तु सप्तधा । विभजेद ब्रह्मभागे तु प्रतिमां स्थापयेद बुधः ॥ देवमानुषपैशाचभागेषु न कदाचन । ( अ० ६०, १-२ श्लो० )

इत्यविशेषेण ब्रह्मभागे प्रतिमास्थापनं देवादिभागानाञ्च तत्कर्मणि निन्दनीयत्वमुक्तम् । अत्र र देवादिषु कस्य कियन्तो भागा इति न विशिष्योक्तम् । यदि च 'सप्तधे'त्यस्य वीप्सार्थत्वमङ्गीकृत्य एकोनपञ्चाशदित्यर्थलाभाय 'सप्तसप्तधे'ति व्याक्रियेत, तदा प्रकृतप्रन्थानुगृहीता विभागरीति-स्तन्नाप्यादरणीया स्यादिति विभावनीयम् । इति देवतापदस्थानव्याख्या ।

९। देवानां दृष्टिस्थानं वक्तुं द्वारविभागमाह—द्वारादय इति । अत्राऽऽदिपदग्राह्यं किमिति जानाति तत्रभवान् सूत्रभृत्मण्डन एव । चतुःषष्टिविभागेषु मध्ये विषमेषु भागेषु दशो दृष्टयः शुभाः । त्रयोविंशतिपर्यन्तमेकादि विषमांशके। स्थाप्या उ(न्यु ?)दुम्बरादूर्द्धं शिवलिङ्गानि धीमता ॥१०॥ पञ्जविंशे मुखं लिङ्गं द्वेऽ(द्वच १)धिके जलशायिनः। धनदस्य द्रयाधिक्ये मातृणां तद्रुयाधिके ॥११॥ वृ(य १) ज्ञाणां हक् त्रयिसंशे पश्चितंशे वराहहक्। सप्तिवंश उमेशस्य बौद्धस्य तद्वयाधिके ॥१२॥ एकाधिचत्वारिंशे तु स(। ?)विज्या ब्रह्मणो दशः। दुर्वाससो द्रयाधिक्ये नारदागस्त्ययोरपि ॥१३॥ पञ्चवेदपदांशे तु लक्ष्मीनारायणस्य च। द्रयाधिक्ये विधेर्धातुः सरस्वत्या द्रयाधिके ॥१८॥ सारदांशे गणेशस्य द्वचधिकेऽब्जासनस्य च। हरसिद्धिस्त्रिपञ्चांशे कर्तव्या सर्वकामदः (दा ?) ॥१५॥ ऊद्धीचीदृष्टिसंस्थानं ब्रह्मविष्णुजिनार्कयः। पञ्चपञ्चाशन्नागे स्याद्रौद्री तस्माइयाधिके ॥ १६ ॥

१०। शिवलिङ्गदृष्टिस्थानमाह—त्रयोविंशतीत्यादि। एकादित्रयोविंशतिपर्यन्तं विषमां-शके एक-न्नि-पञ्च-सप्तेत्याद्ययुग्मांशे, उदुम्बराद देहल्या ऊर्द्वे शिवलिङ्गानि स्थाप्यानि, यथा तत्तद-युग्मांशे लिङ्गानां दृष्टिः स्यात्तथा तानि स्थापयेदित्यर्थः।

११। मुखं लिङ्गमिति लिङ्गविशेषः। द्वयधिके इति सप्तविशे। द्वयाधिके कनित्रेशे। तद्दद्वयाधिक इत्येकत्रिशे।

१२ । तद्वद्वयाधिके जनचत्वारिशे ।

१३ । एकाधिचत्वारिंशे इत्येकचत्वारिंशे । द्वयाधिक्ये इति त्रिचत्वारिंशे ।

१४। पञ्चवेदपदांशे पञ्चचत्वारिंशांशे।

१५ । सारदांश इति । सारदा दुर्गा लक्षणया तत्पीठस्थानानि, तन्मिते अंशे एकपञ्चाशांश इत्यर्थः । त्रिपञ्चांश इति त्रिपञ्चाशांशे, अयञ्चांशोऽङ्जासनदृरसिद्धयोः साधारण इति ज्ञेयम् , 'द्रयधिकेऽङ्जासनस्य' इत्यनेन त्रिपञ्चाशांशेऽङ्जासनस्य दृष्टेश्कत्वात् ।

चण्ड्या एकोनषष्ट्यं शे भैरवी तद्द्याधिके।
वेतालस्य विषष्ट्यं शे पदं शून्यं तदर्छ(दूर्छ्वृः)तः॥ १७॥
लिङ्गाग्ने नैव कर्त्तव्या द्यर्चारूपेण देवताः।
प्रभानष्टा नभोगा य(श्चः) यथा तारा दिवाकरे॥ १८॥
शिवस्याग्ने शिवं कुर्याद ब्रह्माणं ब्रह्मणोऽमतः।
विष्णो विष्णुः(ष्णुंः) जिने जैनं सूर्ये सूर्यमनुक्रमात्॥१६॥
मातरश्चण्डिकाग्ने स्युर्येद्धाः चेवादिभैरवः।
स्वे स्वे स्थाने सुराः स्थाप्या ये यस्यापि हितावहाः॥ २०॥
ब्रह्मविष्णुरेकनाभिर्जि(जिःः)ने दोषो न विद्यते।
शिवाग्ने चान्यदेवस्य दृष्टिवेधे महद् भयम्॥ २१॥
ब्रह्मा विष्णुः शशी सूर्य इन्द्रः स्कन्दो हुताशनः।
दिक्रपाला लोकपालाश्च ग्रहा मातृगण(णाःः)स्तथा॥२२॥

१७। भैरवीति भैरवस्य दृष्टिः। पद्मिति। तद्र्द्ध्ताः त्रिषट्यंशात् परतः शून्यं पदं दृष्टि-स्थानं भवति, विषमद्वारांशस्य त्रिषष्ट्यंश एव निःशेषितत्वात्।

१८। लिङ्गाग इति। लिङ्गागे शिवलिङ्गागे अर्वारूपेण प्रतिमारूपेण देवता न स्थाप्याः। एतच, 'शिवस्यागे शिवं कुर्यात्' इति वश्यमाणविधेरपवादकम्, लिङ्गागे शिवं क्रयतिमामपि न कुर्यादित्यर्थः। एवज्ञ शिवस्यागे शिवं कुर्यादित्यस्यायमर्थः—शिवस्य लिङ्गस्यागे शिवं शिव-लिङ्गम्, शिवस्य प्रतिमाया अगे च शिवप्रतिमां कुर्यादिति।

प्रभानष्टेति । लिङ्गागे अर्चारूपेण देवताः कृताश्चेत् प्रभानष्टा नष्टप्रभा भवन्ति । अत्र दृष्टान्त-माइ—नभोगेति । यथा दिवाकरे उदिते नभोगा नभःस्थास्तारा नष्टप्रभा भवन्ति तहदित्यर्थः ।

२०—२१। पूर्व 'ब्रह्माणं ब्रह्मणोऽग्रतः' इति 'विष्णो विष्णुं जिने जैनम्' इत्युक्तम् , इदानीं तद्यवादमाह—ये यस्यापीति ब्रह्मविष्णुोरिति च। यस्य देवस्य ये हितावहा हितकारका भवन्ति तेऽपि तद्यतः स्थाप्या इत्यर्थः ।

ब्रह्मेत्यादि । एकनाभिः सनाभिः सपिण्डस्तुल्यो वा, ताहरो जिने सम्मुखवर्त्तनीत्यर्थः, दोषो न निद्यते, ब्रह्मणो निष्णोश्चाग्रे स्थापितो जिनो दोषाय न भवतीत्यर्थः । एवञ्च जिनस्या-प्यग्रे ब्रह्मणि निष्णो वा स्थापिते दोषो न भवतीति छभ्यते न्यायसाम्यात् ।

एते शिवाश्रये स्थाप्या दृष्टिवधविवर्जिताः। दृष्टियातहितं यच पुराघं न प्ररोहित ॥२३॥

[ देवतास्थापने दिक्तिर्णयः ]
पूर्वीपरास्यं देवानां मुखं नो दित्तिणोत्तरम् ।
ब्रह्मा विष्णुः शिवार्केन्द्रा गुहः पूर्वपराङ्मुखः ॥२४॥
नगराभिमुखाः श्रेष्ठा मध्ये बाह्ये च देवताः ।
शिवब्रह्मजिना विष्णुः सर्वाशाभिमुखाः शुभाः ॥२५॥
गणेशो भैरवश्चण्डी नकुळीशो प्रहास्तथा ।
भूताचा धनदाश्चेव दित्तणास्याः शुभाः स्मृताः ॥२६॥
मातृणां सदनं कार्यं दित्तणोत्तरदिङ्मुखम् ।
हनुमान् वानरश्चेष्ठो नैक्ट्रतास्यो विदिङ्मुखः ॥२९॥

२४। देवानां मुखं पूर्वापरास्यं पूर्वदिक्स्थं पश्चिमदिक्स्थं वा कुर्यादिति शेषः। दक्षिणो-त्तरं दक्षिणोत्तरदिक्स्थं न कुर्यात्। अत्र पूर्वादिशब्दो दिश्ये लाक्षणिकः। ब्रह्मेति। एतच विशेषाभिधानं मतान्तर इति ज्ञेयम्। मत्स्यपुराणे पूर्वोत्तरमुखत्वस्योक्तत्वात्। तथा च

> वाह्यदेवादिप्रतिमालक्षण' प्रवदामि ते । प्रासादस्योत्तरे पूर्वमुर्खी वा चोत्तराननाम् ॥ इति ( अ० ४४, १ श्लो० )

यथा तथा वा भवतु सर्वथा विसंष्टुळोऽयं श्लोकः । अस्य प्रकृतपाठोऽनुसन्धेयः ।

२९ । नगरेति । मध्ये वास्तुमध्ये, बाह्ये वास्तुबहिर्मागे च प्रतिष्ठाप्या देवता नगराभिमुखाः प्रशस्यन्ते । पूर्वापरास्यमिति यदुक्तं तत्र मतान्तरं दर्शयति—शिवेत्यादि । सर्वाशाभिमुखाः सर्वदिङ्मुखाः । अत्र पूर्वं पूर्वपराङ्मुखत्वकथनाद ब्रह्मविष्णुशिवग्रहणं मतान्तरचोतनार्थम्, जिनग्रहणन्तु न तथा, पूर्वमनुद्धेखेन कस्मिन्नपि मते तस्य सर्वाशाभिमुखत्वस्याप्राप्तेविधित्वाच्याघातात् ।

२७। मातृणामिति। एतेन मातरो दक्षिणदिङ्मुखा उत्तरदिङ्मुखा वा कार्या इति देवता—प

२३। एत इति । दृष्टिवेश्वविवर्जिता इति ब्रह्मविष्णादीनां परस्परदृष्टिवेश्वेन हीनाः, शिव-दृष्टिवेश्वेन वा । 'दृष्टियातिहतं यच' इत्यन्न 'दृष्टिपातिहता यन्न' इति स्यात् । तथा सित यन्न देवा दृष्टिपातवशाद दितास्तन्न स्थाने पुराधं नगरस्य पापम् अमङ्गलक्षीत्यर्थः, न प्ररोहति न प्रोज्ञवतीत्यर्थः ।

ज्ञात्वा सर्वं स्थापि(ता?)येन रीत्या देवा देत्या मानुषाद्याश्च सर्वे । दृष्टात्मानं व्यापकं सृष्टिकारं स्थायी दृष्टा विश्वकर्मांश(र्मा स?)वन्द्याः(वन्द्यः?) ॥२८॥

इति श्रीत्तेत्रात्मजसूत्रभृनमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामृत्तिप्रकरणे प्रतिमापदस्थानद्वष्टिस्थानाधिकारो नाम तृतीयोऽध्यायः॥ ३॥

फिलतम् । इतुमान् इति । नैर्क्शतास्य इति मतान्तरेणोक्तम् । स्वमतमाह—विदिङ्मुख इति । न केवलं नैर्क्शतास्यः सर्वान्तरालदिगास्योऽपीत्यर्थः ।

२८। दुष्करोऽस्य पाठोद्धारोऽर्थप्रहश्च।

# चतुर्थोऽध्यायः

-:0:---

अत्तसूलं पुस्तकञ्च कमण्डलुवरान्वितः। विश्वकर्मा चतुईस्तस्त्रिनेत्रश्चन्द्रशेखरः॥१॥ इति विश्वकर्मा।

ऋग्वेदादिप्रभेदोक्ता(देन ?) कृतादियुगभेदतः। विप्रादिवर्णभेदेन चतुर्वक्तं चतुर्भुजम्॥२॥ अत्तसृतं करे दत्ते शुचिस्तस्या (स्यो ? )द्वृतः स्थिता। स्याद् वामे पुस्तकं हस्ते तस्या(स्यो १)द्धे च कमण्डलुः ॥३ कमलासननामानं (माऽयं ?) सर्ववर्णे हितप्रदः। कर्तृकारापकैः(?) सार्द्धं लोहितः कमलासनः ॥ ४॥

इति कमलासनः।

अयमध्यायो ब्रह्मादीनां देवानामायुधवर्णवाहनादिनिर्णयार्थं प्रवृत्त इति ज्ञायते एतद्वयन्थकृत्कृत्यन्तराद् रूपमण्डनात्। तथा च-

> ब्रह्मादीनाञ्च देवानां देवीनाञ्च यथाक्रमम्। आयुधानि तथा वर्ण वाहनं कथयाम्यथ ॥ (इति अ० २,५ श्लो०)

अस्य प्रन्थस्य शिल्पशास्त्रत्वात् तत्कर्तुं त्वेनाभ्यद्वितस्याऽऽदौ विश्वकर्मणो रूपं निर्दिशति—अक्ष-सूत्रमिति । अस्मदुपलञ्घेषु शिल्पशास्त्रेषु ऋते रूपमण्डनमृते च प्रकृतप्रन्थं न विश्वकर्मणो रूपसुपनिबद्धसुपलम्धम् । रूपमण्डने पुनः किञ्चिद् विलक्षणमेव लक्षणमस्माद् ग्रन्थात् । तथा व-

> विश्वकर्मा चतुर्बाहुरक्षमालाञ्च पुस्तकम्। कम्बां (कम्बं ? ) कमण्डलुं धत्ते त्रिनेत्रो हंसवाहनः ॥ इति । (अ०२,१० छो०)

२-४। एकस्यैव ब्रह्मणी नामभेदेन चत्वारि रूपाणि निरूपयिष्यद्वादी कमलासनं वर्त

तस्य चतुर्वाहुत्वे चतुर्मुखत्वे च हेतुप्रदर्शनपूर्वकं स्वरूपमाह—ऋग्वेदादीति । ऋगाद्यश्चत्वारी वेदाः कृताद्यश्चत्वारी युगानि ; ब्राह्मणाद्यश्चत्वारी वर्णाश्चेति यथासम्भवं तत्स्मकृत्वतत्-कर्कृत्वादिरूपेण ब्रह्मणोऽपि चत्वारि मुखानि चत्वारो बाह्यश्चेत्यर्थः । तत्र कृतं सत्ययुगम् ; करे दक्षे इति दक्षाधःकरे, ऊर्द्वृत इति दक्षोद्वृतः, एवं वामेऽपि । द्वितीयकमलासनपदं विशेषणपरम् ।

#### मत्स्यपुराणे—

श्रह्मा कमण्डलुधरः कर्तव्यः स चतुर्मुंखः । इंसारुटः कवित् कार्यः कविच्च कमलासनः ॥ वर्णतः पद्मगर्भाभश्रतुर्वादुः शुभेक्षणः । कमण्डलुं वामकरे खुवं हस्ते तु दक्षिणे ॥ वामे दण्डधरं तद्दत् खुवञ्चापि प्रदर्शयेत् । सुनिभिर्देवगन्धवेंः स्त्यमानं समन्ततः ॥ कुर्वाणमिव लोकांस्त्रीन् शुक्काम्बरधरं विसुम् । स्गाचर्मधरञ्चापि दिव्ययज्ञोपवीतिनम् ॥ आज्यस्थालीं न्यसेत् पाश्वें वेदांश्च चतुरः पुनः । वामपाश्वेंऽस्य सावित्रीं दक्षिणे च सरस्वतीम् ॥ अग्रे च ऋषयस्तद्दत् कार्याः पैतामहे पदे । इति ।

( अ० २६०, ४०-४५ श्लो० )

### समराङ्गणसूत्रधारे च—

श्रह्मानलार्चिप्रतिमः कर्त्तव्यः स्त्रमहासुतिः ॥
स्यूलाङ्गः द्वेतपुष्पश्च श्वेतवेष्टनवेष्टितः ।
कृष्णाजिनोत्तरीयश्च द्वेतवासाश्चतुर्मुखः ॥
दण्डः कमण्डलुश्चास्य कर्त्तव्यो वामहस्तयोः ।
अञ्चस्त्रघरस्त(द्वा ? द्वद्व) मौज्ज्या मेखल्या स्तः ॥ इति ।
(अ० ७७, २-४ इलो०)

शिल्परत्नोत्तरभागेऽपि (अ० २५, १२३-१२७ श्लो०) प्रायेणेवमेव ब्रह्मणो छक्षण-मुल्लिखितम्। परं प्रकृतप्रन्थ इव कुत्रापि ब्रह्मणश्चतुभॅदभिन्नत्वं न दृश्यते। कमलासनः किस्मन् युगे छखदायक इति नोपल्प्र्यते। विरिच्चित्रह्माणौ कृते छखदायकौ, पितामहस्त्रेतायाम्। तन्न पारिशेष्याद भवतु कमलासनः कलौ वा द्वापरे वा, न तेनैकेन युगद्वयवर्तिनां जनानां छखं शक्यसम्पादनमिति छधीभिश्चिन्तनीयम्। अत्तसूतं पुस्तकश्च श्रुतिश्चैव कमण्डलुः। विरिश्चि(श्चे ?)श्च भवेन्मूर्त्तिः कृते स्यात् सुखदायिनी ॥५॥ इति विरिश्चिः।

कमण्डलुश्चात्तसूत्रं ग्रुचित्रें पुस्तकं तथा । पितामहस्य स्यान्मूत्तिस्रेतायां सुखदायिनी ॥ ६ ॥ इति पितामहः।

पुस्तकं चात्तसूत्रञ्च शुचिश्चैव कमण्डलुः। ब्रह्मणश्च भवेन्मूर्त्तिः कृते स्यात् सुखदायिनी॥ ७॥

अत्तसूत्रं पुस्तकश्च धत्ते पद्मं कमण्डलुम् । चतुर्वक्ता तु सावित्री श्रोलियाणां यहे स्थिता ॥ ८ ॥ इति सावित्री ।

ऋग्वेदः श्वेतवर्णः स्याद् द्विभुजो रासभाननः । अज्ञमालाम्बुपात्रे च पि ( श्रि ?) तश्चाध्ययने रतः ॥ ६ ॥ इति ऋग्वेदः ।

अजास्य(ः ?) पीतवर्णः स्याद् यजुर्वेदोऽत्तसूत्रधृकः । वामे चाङ्गुशपाणिस्तु भूतिदो मङ्गलप्रदः ॥ १० ॥ इति यज्ञवेदः ।

'जन्मना ब्राह्मणो ज्ञेयः संस्कारेर्द्विज उच्यते । विद्यया याति विप्रत्वं त्रिभिः श्रोत्रिय उच्यते ॥'

इत्युक्तलक्षणानां वेदविदास्।

९। अक्षमालेत्यादि। अक्षमालाम् अम्बुपात्रञ्ज श्रित इत्यर्थः।

५। विरिज्ञिमाह—अक्षसूत्रमिति। श्रुतिर्वेदः, इतरत्र रुक्षणत्रये 'श्रुचि'रिति पाठो हश्यते तत्रापि 'श्रुति'रिति भवेन्न वेति विचारणीयम्। श्रुचिरिन्नः। कृते सत्ययुगे। इहान्यत्र च ब्रह्मणो रुक्षणद्वये अक्षसूत्रादिप्रथमान्तपदानामन्वयो दुरुपपाद एव। दुःखज्ञ—अक्षसूत्रादीनामुद्देशपरतामात्रस्वीकारेण तत्तद्विशिष्टा मूर्त्तिरित्यध्याद्वारजन्यम्।

८। श्रोत्रियाणामिति-

नीलोत्पलदलाभासः सामवेदो हयाननः। अज्ञमालान्वितो दत्ते वामे कम्बुधरः स्मृतः॥ ११॥ इति सामवेदः।

अथर्वणाभिधो वेदो धवलो मर्कटाननः । अत्तसूत्रञ्च खट्टाङ्गं विस्राणो विजयिश्रये ॥ १२ ॥ इत्यथर्वणः ।

नृत्यशास्त्रं सितं रम्यं मृगवक्त्ं जटाधरम् । अज्ञसूत्रं त्रिशूलञ्च विभ्राणं तं (तत् ?) त्रिलोचनम् ॥१३॥ इति नृत्यशास्त्रम् ।

[ अथ ब्रह्मायतनेऽन्यदेवतापदम् ]

आग्नेय्यां तु गणं प्रोक्तं मातृस्थानश्च दिक्तणे। नैक्ट त्ये तु सहस्राक्तं वारुण्यां जलशायिनम्॥ १४॥ वायव्ये पार्वतीरुद्रौ एहा ( ग्रहा ? ) श्चैवोत्तरे स्मृताः। ईशाने च श्रिया देवी प्राच्यान्तु धरणीधरः॥ १५॥

[ अथ ब्रह्मणोऽष्टी प्रतीहाराः ]

ब्रह्मणे (णोऽ ?) ष्टौ प्रतीहाराः कथयिष्याम्यनुक्रमात् । पुरुषाकारगम्भीराः सकूची (र्चा ?) मुकुटोज्ज्वलाः ॥ १६ ॥

छिन्नमूलाः कुशा दीर्घाः सप्तविंशतिसंख्यकाः । ब्रह्मप्रन्थियुतास्त्वप्रदेशे कुर्वमिहोच्यते ॥

१४-१५ । अत्र द्वितीयान्तानां पदानां कल्पयेदित्यध्याहतक्रिययाऽन्वयः, गणं प्रोक्तमिति शास्त्रान्तरे कथितं गगदेविमत्यर्थः । श्रिया देवीत्यभेदे तृतीया श्रीदेवीत्यर्थः ।

१६। पूर्वं ब्रह्मणश्चतुरो भेदान् दर्शयन्नपि साम्प्रतं ब्रह्मत्त्रेनेक्यं परिकल्पयन् अष्टौ प्रतीहारा-नाह —ब्रह्मग इति । तत्राऽऽदौ सर्वसाधारणं विशेषणत्रयमाह —पुरुषेत्यादि । सकुर्वा इति । कूर्व-शब्दो नानार्थः । तत्र श्मश्च इत्येकोऽर्थः, नासङ्गतानि हि प्रवयसः पितामहस्य प्रतीहाराणाम् अतिलम्बीनि श्मश्रूणि । कुशसुष्टिरिति द्वितीयः, तत्तस्वरूपञ्च—

पद्मं स्ट (स्रु ?)चाऽत्तरं डंश (दंशं ?) सप्तनामा तु वामतः। सव्यापसव्ययोगेन कमण्डलुश्च (श्व ?) धर्मकः॥ १७॥ अत्तपद्मवामदण्डकमलश्च (श्व ?) महतोद्भवः (मतोद्भवः ?)। दण्डागमस्त्रवाक्कालं (स्रुचा कालं ?) जयश्च सर्वकामदः॥१८॥

इत्युक्तलक्षणम् । नायुक्तञ्च वेदस्मर्जुवैदिकधुरीणस्य द्रुहिणस्य प्रतीहाराणामपि वेदोक्तकर्म-निर्वाहसाद्यायकार्थं कुशसुष्टिधारणस् । त्रुलिकेति तृतीयोऽर्थः । सा च वृषश्रवणरोमभिर्वा खरकेशैर्वा तन्तुभिर्वा घटिता उद्धम्बराङ्कराकारा वटाङ्कराकारा प्लक्षसूचीनिमा वेति शिल्प-शास्त्रादवगम्यते । तथा च समराङ्गणसूत्रधारे—अ० ७३ । १९-१६, १८-१९ स्टो० ।

> 'कूर्चकं धारयेद्धीमान् वृषश्रवणरोमिः॥' 'वल्कछैर्वा विधातन्यः खरकेशैरथापि वा॥' 'तन्तुतः कूर्चकः श्रेष्ठो विलेखाकर्मणि स्वतः।' 'आद्यो वटाङ्कराकारस्ततोऽश्वत्थाङ्कराकृतिः॥' (संशोधितः पाटः) 'प्रश्नसूचीनिभश्चान्यः \* \* \* \* \* !' उडुम्बराङ्कराकारः \* \* \* \* \* \* ॥'

इति कूर्वविषयं वर्णनमुपलभ्यते । नानुचितञ्च विश्वसृजः प्रतीहाराणाम् अङ्कनोपयोगिन्या-स्तूलिकाया ग्रहणम्, प्रभोः प्रतीहाराद्यनुजीविनामपि प्रभुसम्मत्वेशभूषादीनां लोकतः शास्त्रतश्चानु-शीलियतव्यत्वात् । एतेऽथां दिग्दर्शनार्थमस्माभिरुपिक्षसाः, अन्यतरार्थग्रहणपिरहारयोस्तु स्रियः प्रमाणम् । इदमत्रावधेयम्—यदि नाम कूर्वं धार्यवस्तुविशेषः स्यातदा परतः प्रोक्तेः प्रहरणादिभि-व्याप्रतबाहुभिरेतेः क नाम तद धार्यमिति श्मश्चर्यक एव कूर्वशब्दोऽत्र श्विष्टः स्यात् ।

१७। एवं तेषां साधारणीमाकृतिमिभधाय इदानीं तेषां प्रातिस्विकं छक्षणमाह—
पद्ममित्यादि। त एते सर्व एव चतुर्हस्ता सन्धापसन्ययोरुद्धाधःक्रमेण यथोक्तप्रहरणादिधारिणो
ब्रह्मणः सन्धेऽपसन्ये च चतुश्चतुःक्रमेणावस्थिताः। तत्र वामे प्रथमतः सप्तनामा वामदक्षिणयोर्हस्तयोः पद्मम्, खुवाम्, अक्षरम्, वेदम्, दंशम् दधान इति शेषः। एवं सर्वत्र द्वितीयान्तानां
दधान इति क्रिययाऽन्वयः। तत्र खुवा खुक्, दंशोऽस्त्रविशेषः। द्वितीयमाह—कमण्डलुञ्च धर्मक
इति, कमण्डलुञ्च दधानो धर्मकनामा द्वितीय इत्यर्थः। अत्र कमण्डलुरिति पूर्वोक्तचतुष्टयातिरिक्तत्वेन वा एकहान्यपरकल्पनविधया वा निर्दिष्टमिति न ज्ञायते।

१८। 'अक्षपद्मवामदण्डकमलश्चे'त्यस्य प्रकृतः पाठोऽनुसन्धेयः। पद्म कमल्ब्रेत्येकस्यैव

त्रज्ञसृतं गदाखेटं दण्डञ्च विजयो भवेत् ( दधत् ? )। अधोहस्तापसव्येन खड्गयुग् यज्ञभद्रकः ॥ १६ ॥ अज्ञपाशाङ्कुशा(शान् ?)दण्डभयश्च (दण्डं भवश्च ?) सर्वकामदः । दण्डाङ्कुशपाशोत्पलिनभवः (पलं विभवः ?) सर्वशान्तिदः ॥२०॥

[ अथ हादश सूर्यमूर्त्तयः ]

शृणु वत्स प्रवच्यामि सूर्यभेदांश्च ते जय। यावत्प्रकाशकः सूर्यो यावन्मूर्त्तिभिरीरितः॥ २१॥

बस्तुनो द्विरुहोखः समुपलभ्यते । 'वास' इति पदमप्यनन्वि । अत्र 'प्रियोद्गमव' इति पाठो रूपमण्डने (रूप—अ० २,१५ स्हो०) ।

२०। तदेवं वामतश्रत्वारः सप्त-धर्मक-मतोद्वभव-जयनामानो ब्रह्मणः प्रतीहाराः, दक्षिणत-श्रत्वारो विजय-यज्ञभद्दक-भव-विभवनामानश्र निर्दिष्टाः।

२१। इदानीं द्वादश सूर्यमूर्तीराह—श्विवित । जय इति वत्सेत्यनेनोद्दिष्टस्य सम्बोध्यस्य नाम । यद्वा जय सर्वोत्कर्षेण वर्त्तस्वेत्यर्थः । ते प्रवक्ष्यामीत्यन्वयः ।

यावदिति समस्तवस्तुप्रकाशक इत्यर्थः। यावन्मूर्त्तिभिरीरितः कथितस्तावतीर्मूर्त्तीश्च प्रवक्ष्यामीत्यर्थः। सर्वा एवेता मूर्त्तयश्चतुर्वाहव इति ज्ञायते धार्यद्रव्याणामाधिक्यदर्शनात् ; तथा—

'पद्मह्रयाभयवरान् द्वतं कराञ्जैः' इत्यन्यत्र 'कराञ्जैरि'त्यनेन दोष्णां ह्यधिकत्वलाभाच । अत्र पृष्णो मूर्त्तिर्हिभुना केवलपद्मह्रयलाञ्चिता च, वैष्णवी मूर्त्तिरिप हिकरा, परं तस्या दक्षिणकरे चक्रमितरत्र पद्ममिति विशेषः । तदितरत्र सर्वासामेव मूर्तीनां करह्ये नीरजद्वयमन्ययोश्च यथोक्तह्र्यणीति । अग्निपुराणेऽपि—

'वरदा हान्जिनः सर्वे दिक्पालास्त्रकराः क्रमात्।' (अ० ५१,३ श्लो०) इति। ससप्तारचे सैकचके स्थे सूर्यो हिपद्मधक्। मसीभाजनलेखन्यौ बिश्चत् \* \* \*॥ (अ० ५१,१ श्लो०)। इस्मेन च तन्मूर्तीनां चतुर्बाहुत्वस्य सूचितत्वात्। एतेन काश्यपशिल्पे—

द्विभुजाः पद्महस्ताश्च रक्तपद्मासने स्थिताः।

रक्तमण्डलसंयुक्ताः करण्डमुकुटान्विताः॥ (अ० ४८,७९-८० श्लो०) इति यद द्विकरत्वं भास्करमूर्त्तीनामुक्तं तन्मतान्तरप्रदर्शनमिति कृत्वा सोदन्यम् ।

दिनाणे पौष्करा(री १) माला करे वामे कमण्डलः। पद्माभ्यां शोभितकरौ(रा ?) सुधामा(ता ?) प्रथमा स्मृता ॥२२ श्ली(लं ?) वामकरे यस्य(स्या ?) दिन्नणे सोम एव च। मित्रा नाम लिनयना कुशेशयविभूषिता॥ २३॥ प्रथमे तु करे चक्रं तथा वामे च कौमदी। मृत्तिरार्यमणी ज्ञेया सपद्मी पाणिवह्नमी (पह्नवी ?) ॥२४॥ अन्तमाला करे चास्य ( यस्या ? ) वर्ज वामे प्रतिष्टितम् । सा मूर्ती रोद्री ज्ञातव्या प्रधाना पद्मभूषिता ॥ २५ ॥ चकं तु दिज्ञणे यस्या वामे पाशः सुशोभनः। सा वारुणी भवेन्मूर्त्तिः पद्मव्ययकरद्वया ॥ २६ ॥ कमण्डलुं द(लुर्द ?)च्तिणतोऽत्तमाला चैव वामतः। सा भवेत् सस्मिता सूर्यमूर्त्तः पद्मविभूषिता ॥ २७ ॥ यस्यास्तु दिज्ञाणे शूळं वामहस्ते सुदर्शनम्। भर्ग (ग ?) मूर्त्तिः समाख्याता पद्महस्ता शुभाय वै ॥ २८ ॥

२२ । उपिष्टाचतुर्भित्रश्लोके समुद्दिष्टानां भास्करमूर्त्तांनामनुक्रमेण लक्षणानि वक्तुं प्रथमा-माह—दक्षिण इति । यस्या इत्यध्याहारः । यस्या दक्षिणे करे पौष्करी कमलघटिता माला, वामे करे कमण्डलुर्वर्त्तत इत्यर्थः । इमो च करावृद्ध्वांविति ज्ञेयम्, ऊर्द्ध्वक्रमेणेव धारणीयद्रव्याणां कथनौवित्यात् । पद्माभ्यां शोभितकराविति वामदक्षिणयोरधःकरावित्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि ज्ञेयम् । 'पद्माभ्यां शोभितकरे'त्युवितः पाटः ।

स्थातेति । अत्र 'स्थाते'ति वा 'स्थामे'ति वा पाठो भवतु, उभयथाऽपि दोषानुषद्गो दुष्परिहर एव, उद्देशश्लोके 'धाते'ति पाठस्योपलञ्चेः । अत्र बूमः—'स्थाते'त्येव पाठो ज्यायान् परिगणनश्लोकस्थितधानुशञ्दसाम्यात् ; छन्दोभङ्गदोषोनसारणाय चीपपदं प्रक्षिसमिति ; तदेतत् स्लभमेव प्राचीनग्रन्थकृतां कृतिष्विति ।

<sup>.</sup> २३। दक्षिणे सोम इति, सोमः सोमरसोऽमृतं वा। देवता—६

अथ वामकरे माला विशूलं दिन्नणे करे।
सा विश्वमूर्तिः सुखदा पद्मलाञ्क्कनलिता॥ २६॥
पृषाख्यस्य रवेर्मूर्तिर्द्विभुजा पद्मलाञ्क्कना।
सर्वपापहरा ज्ञेया सर्वलन्नणलिता॥ ३०॥
दिन्नणे तु गदा यस्या वामहस्ते सुदर्शनम्।
पद्मल्यमा तु सावित्रीमूर्तिः सर्वार्थसाधिनी॥ ३१॥
स्तुवश्च दिन्नणे हस्ते वामे होमज (लीलकम् १ कज्जलम्)।
मूर्तिस्ताष्ट्री भवेद वत्स पद्मरुद्धकरद्वया॥ ३२॥
सुदर्शना(न १) करा सन्ये पद्महस्ता तु वामतः।
एषा सा द्वादशी मूर्तिर्विष्णोरमिततेजसः॥ ३३॥
धाता मित्रोऽयेमा रुद्रो वरुणः सूर्य एव च।
भगो विवस्वान् पूषा च सविता त्वष्टृविष्णुकौ॥ ३४॥
इति द्वादश सूर्यमुर्त्वयः।

२९। सा विश्वमूर्तिरिति, वैवस्वकी मूर्तिरित्यर्थः ; उद्देशक्लोके तथा पाठात् ।

३४। उक्तळक्षणानां द्वादशमूर्तीनां संग्रहश्लोकमाह—धातेति। दूरविभिन्नान्येत्र सूर-नामान्युपलभ्यन्ते काश्यपशिल्पे। तथा च—

> विकर्त्तनो विवस्वांश्च मार्चण्डो भास्करो रविः । लोकपालः प्रकाशश्च लोकसाक्षी त्रिविकमः ॥ आदित्यश्च तथा सूर्यः अंग्रुमाली दिवाकरः । एते वै द्वादशाऽऽदित्या उत्तरादिकमात् स्थिताः ॥ इति । ( अ० ४८,८१-८३ इलो० )

आझेयपुराणे पुनः—

वरुणः सूर्यनामा च सहस्रांग्रस्तथाऽपरः । धाता तपनसंज्ञश्च सविताऽथ गमस्तिकः ॥ रविश्रवाथ पर्जन्यस्त्वष्टा मित्रोऽथ विष्णुकः । मेषादिराज्ञिसंस्थाश्च मार्गादिकार्त्तिकान्तकाः ॥ ( अ० ५१,५-६ श्लो० )

### [ अथ सूर्यायतनम् ]

सूर्यो विनायको विष्णुश्रण्डी शम्भुस्तथैव च।
अनुक्रमेण पूज्यन्ते फलदाः स्युः सदाऽर्चने ॥ ३५॥
आग्नेय(ये १) तु कुजः स्थाप्यो गुरुर्याम्ये प्रतिष्टितः।
नैक्ट त्ये राहुसंस्थानं शुक्रस्थानश्र पश्चिमे ॥ ३६॥
वायव्ये केतुसंस्थानं सौम्यायां बुध एव च।
ईशाने च शनिः स्थाप्यः × ×श्च चन्द्रमाः॥ ३७॥

### इति सूर्यायतनम्।

इति धातृ-सवितृ-त्वष्टृ-वरुण-सूर्य-मित्र-विष्णूनां सप्तानां साम्येन, भग-तपन-गभस्तिक-रवि-पर्जन्यानां पञ्चानाञ्च भिन्नतया नामान्युपलभ्यन्ते ।

३५। सूर्यस्यायतने वक्तन्ये प्रसङ्गात्तदर्चनायाः सर्वदेवार्चनमुखत्वं वक्तुं समभिन्याहताना-मन्येषामपि तथात्वमाह—सूर्य इति। अनुक्रमेण पूज्यन्ते चेद एते अर्चने सर्वदेवपूजाविधौ फळदाः स्युः, सर्वदेवपूजास्येवाऽऽदायेते पूजनीया इत्यर्थः। तथा च स्मृतिः—

> गणेशञ्च दिनेशञ्च विह्न विष्णुं शिवं शिवाम् । प्रत्येदेवषट्कञ्च ततः प्र्जां समाचरेत् ॥ इति ।

अत्र च विह्नं निहुवानेन ग्रन्थकृता अपक्रमन् क्रमोऽपि नारक्षीति विभावनीयम् । यच तन्त्रान्तरे—

> आदित्यं गणनाथञ्च देवीं रुद्धं यथाक्रमम् । नारायणं विद्युद्धाख्यमन्ते च कुलदेवताः ॥

इति प्रकृतश्लोकवदेव पञ्चदेवार्चनं विहितम्, तत्राप्यस्ति क्रमविपर्यय इति नवीनोऽयं प्जापर्यायः।

३६-३७। आयतने ग्रहसंस्थानमाह—आग्नेय इति। कुज-गुरु-राहु-ग्रुक्र-केतु-बुघ-शनि-चन्द्राः क्रमेणाऽऽग्नेयत ऐर्न्द्रीं यावत् स्थाप्या इत्यर्थः। तथा च रूपमण्डने—

सूर्यस्याऽऽयतने स्थाप्या वहिकोणादितः क्रमात्।

कुजो जीवस्तमः ग्रुकः केतवो ज्ञः शनिः शशी ॥ (अ०२,२५ श्लो०)

इति । तमो राहुः, ज्ञो बुधः । एवळ-'ईशाने च शनिः स्थाप्यः' इत्यनन्तरं स्वलनस्थाने— 'प्राच्यां स्थाप्य' इत्यक्षरचतुष्टयं ब्रुटितं स्यादित्यनुमीयते ।

### [ अथ सूर्यप्रतीहाराः ]

सूर्येकदन्ताच्युतशक्तिरुद्रा विव्वेशशक्तीश्वरविष्णुसूर्याः । श्रीनाथविव्वेशभगाम्बिकेश(ाः?) चण्डीशहेरम्बपतङ्गकृष्णा(ः?) ॥३८ श्रीकण्ठसूर्या रुद्रस्थाम्बिकाज(?) तदित्तणमध्यादिदित्तु पूज्याः । स्वस्थानगाः सर्वमनोर्थांस्ते यान्ति विव्वातिपरसंस्थाः(?) ॥ ३६ ॥

दण्डी च पिङ्गलश्चैव आनन्दश्चान्तकस्तथा। चित्रो विचित्रो ज्ञातव्यः किरणाद्यः मुलोचनः॥ ४०॥ सर्वे च पुरुषाकाराः कर्त्तव्याः शान्तिमिच्छता। चतुर्द्वा रेषु च स्थाप्या दिशाश्चैव प्रदक्तिणे॥ ४१॥

**छज्ञानार्थमधः सूर्यायतनं चित्रारू**ढमुपस्थाप्यते—

| The state of the s | प्० चन्द्रः<br>दण्डी, पिङ्गरूः | M. A. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------|
| उ० बुधः<br>किरणाक्षः,<br>धुछोचनः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सूर्यः                         | द० गुरुः<br>आनन्दः,<br>चण्डकः             |
| THE THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | :ক্ষণ্ড ০৮<br>,:চল<br>:চলি     | in the                                    |

३८-३९। पञ्चपादीयं पञ्चानां स्योंकदन्ताच्युतशक्तिरुद्दाणां क्रमादेकीकप्राथम्येन निर्देशमनु-भवितुं प्रवृत्ता क्रमोत्क्रमाभ्यां सर्वत्रैकमेवार्थं प्रतिपादयतीति दृश्यते। किमन्न तात्पर्यमिति प्रश्ले—य इमे देवमुख्यास्तेषामायतनेषु त एव विभक्तविभागेनावस्थिताः फल्दायकाः स्युः, तन्नापि यस्यायतनं तस्य प्राङ्निदेशार्थमयमुद्यम इत्येवास्माकं प्रतिवचनविभवः।

श्रीकण्ठेत्यादिश्लोकस्य तु दुष्करः पाठोद्धारः। प्रथमे पादे एवं ह्यर्थः हिन्यतः स्यात्— 'श्रीकण्ठसूर्येममुखाम्बिकाजाः' इति । चतुर्थपादन्तु दुरूहमेव ।

४०-४१। दण्ड्यादयोऽष्टी द्वारदेवताः पूर्वादिद्वारक्रमेण द्विशः संस्थाप्याः। एवञ्च 'दिशाञ्चेव प्रदक्षिणे' इत्यत्र 'द्विशश्चेव प्रदक्षिणात्' इति पाठः स्टक्स्यः। तथा चैते प्रादक्षिण्येन द्वी द्वी क्रत्वा

प्रतर्जन्यूर्ध्वकिरणं ताम्रच्डं दण्डायुधम्। दण्डो वामविभागे तु पिङ्गलः स्यादतः शृणु ॥ ४२ ॥ (किरणस्थाने ? किरणे तु) यदा शक्तिः किरणं ताम्रचूडके। तर्जनीदण्डपूर्वञ्च पिङ्गलः पूर्वदित्तणे ॥ ४३ ॥ तर्जनी द्रौ वक्तानां (?) दण्डेनानन्दकः स्मृतः। तर्जनीदण्डापसव्यं सव्यवेदान्तकाशुभाः॥ ४४॥ तर्जना द्वौपमनी दण्डं दण्डान्ते चित्रका भवेत्। तर्जनीदण्डापसव्यं स भवेतद्विचित्रकः ॥ ४५ ॥ तर्जनी द्रौ किरणं (१) दण्डान्तिकरणोद्भवे । तर्जनीदण्डापसव्ये कर्त्तव्यः स सुलोचनः ॥ ४६ ॥ चन्द्रश्चित्रे विधातव्यः श्वेतः श्वेताम्बरावृतः। दशश्वेताश्वसंयुक्त आरूढः स्यन्दने शुभः॥ ४७॥ द्विभुजो दित्तणे पाणौ गदां विश्रद् यथादरम्। वामस्तु वरदो हस्त इति चन्द्रो निरूप्यते॥ ४८॥ [ भौमः ]

धरापुत्रस्य वच्यामि ठत्त्रणं चित्रकर्मणि । चतुर्भुजो मेषगमश्चाङ्गारसदृशयुतिः ॥ ४६ ॥

चतुद्वीरेषु संस्थाप्या इत्यर्थः । 'चतुद्वीरेषु संस्थाप्या दिशश्चेते प्रदक्षिणम्' इति रूपमण्डने ( अ० २, क्लो० ३० ) पाठः ।

४२-४६ । पञ्चरलोक्या तेषां दण्ड्यादीनामायुधानि पूर्वोहिष्टायाः प्रादक्षिण्येन स्थितेः प्रकारञ्चाऽऽह —प्रतर्जन्युर्द्धं किरणमिति । पाठवैकल्यादकल्येनाप्यस्य यथायथमधीविष्कारे नेदं दुष्परिष्कार्यं यत् प्रतर्जन्यादीनि अवयवस्वरूपेण वा आयुधस्वरूपेण वा दण्ड्यादीन् प्रतीहारान् विशिषन्तीति । तत्र पूर्वद्वारे दण्डिनो दक्षिणे पिङ्गलकः, दक्षिणद्वारे आनन्दस्य दक्षिणे चण्डकः, पश्चिमद्वारे चित्रस्य दक्षिणे विचित्रः, उत्तरे किरणाक्षस्य दक्षिणे छलोचन इति पूर्वोक्तप्रदक्षिण-पदार्थः । क्रामण्डनीयपाठस्त्वेतस्माद्विशिष्यते (क्ष्प० २ अ० २६-३० रलो०)।

४९-५०। अङ्गारसहशयुतिरिति ज्वलदङ्गारगौरवपुरित्यर्थः, तन्त्रान्तरेऽस्य छोद्दितवर्णत्व-

दित्तणं बुध्नगं हस्तं वरदं परिकल्पयेत्। ऊर्द्धं शक्तिसमायुक्तं वामौ शूलगदाधरौ॥ ५०॥

[बुधः]

सिंहारूढं बुधं वच्ये कर्णिकारसमप्रभम्। पोतमाल्याम्बरधरं स्वर्णभूषाविभूषितम्॥ ५१॥ वरदं खड्गसंयुक्तं खेटकेन समन्वितम्। गदया च समायुक्तं बिश्राणं दोश्चतुष्टयम्॥ ५२॥

[ बृहस्पति-शुक्रौ ]

पीतो देवगुरुर्लेख्यः शुभ्रश्च भृगुनन्दनः। चतुर्भिर्बाहुभिर्युक्तश्चित्रकर्मीवशारदैः॥ ५३॥ वरदो साच्चसूत्रो च कमण्डलुधरो तथा। दण्डिनो च तथा बाहू बिश्राणो परिकल्पयेत्॥ ५४॥

[शनिः]

शौरितिलसम्यमासं (शौरिं तिलसमाभासं ?) ग्रधारूढं चतुभुजम् । वरदं बाणसंयुक्तं चापशूलधरं लिखेत् ॥ ५५ ॥

स्योक्तत्वात् । ब्रुक्षगमिति, ब्रुक्षो वृक्षमूलम् । इस्तमिति अधोहस्तम् । यहा ब्रुक्षपदेनात्र लक्षणयाऽधोदेशो याद्यः, दक्षिणाधोहस्तं वरदं परिकल्पयेदित्यर्थः । 'पुस्तकं हस्तम्' इति शिल्परत्ने, 'बुद्धकं' इति 'तद्धरं' इति तत्त्पादटिप्पण्यां पाठान्तराणि दृश्यन्ते । (शिल्प० उ० २५।१४४ श्लो०)। अयं शक्तिवराभयगदाधारीति शन्दकल्पद्गमश्चतप्रहृयागतत्त्वलव्जातकाद्यः ।

५३-५४ । तुल्यबाहुत्वातुल्यप्रहरणत्वाच बृहस्पितशुक्री तन्त्रेणाऽऽह—पीत इत्यादि । बरदावित्यादि द्विवचनन्तूभयापेक्षया, एवं 'बाहू' इत्यन्नापि । परमार्थतस्त्वनयोः प्रत्येकं चत्वारो बाह्यश्चत्वारि चाऽऽशुभानीति ज्ञातन्यम् । एचश्च बरोऽक्षसूत्रं कमण्डलुर्दण्डश्चेति बृहस्पतेस्तान्येव च देत्यगुरोरप्याशुभानीति । [गहुः] सिंहासनगतं राहुं करालवदनं लिखेत्। वरदं खड्गसंयुक्तं खेटशूलधरं लिखेत्॥ ५६॥

धूम्रा द्विबाहवः सर्वे वरदाश्च गदाधराः। ग्रिथपृष्ठसमारूढा लेखनीयास्तु केतवः॥ ५७॥

[ ग्रहमूत्ती साधारणविधिः ]

(य? म्र)हाः किरोटिनः कुर्यान् (कार्या?) नवतालप्रमाणकाः । रत्नकुण्डलकेयूरहाराभरणभृषिताः॥ ५८॥

इति नवप्रहाः।

[इन्द्रः]

वरदं वज्राङ्कशञ्च कमण्डलुविधृत्करम् । गजारूढं सहस्राचिमन्द्रं पूर्वेदिशि स्थितम् ॥ ५६॥

[अग्निः]

वरदं शक्तिहस्तञ्च मृणालञ्च कमण्डलुम् । ज्वालापुञ्जनिभं रूपं (देवं ?) मेषारूढं हुताशनम् ॥ ६०॥

५८। अत्र 'गृधाः' इति शिल्परत्ने (शिल्प० उ०२५।१५७ श्लो०) पाठः। यद्ययत्र एकाक्षरविपरिणामलभ्या पाठ्युद्धिः 'गृधा' 'ग्रहा'श्चेत्युभयमेव युगपद बुढावाविभावयति, तथाऽपि प्रकरणाद 'ग्रहा' इत्येव पाठः समीचीनतयाऽस्माभिर्निधारितः। किञ्च यद्यत्र 'गृधा' इति पाठः स्यात्तदा 'नवतालप्रमाणकाः' इत्यनुपपन्नं भवेत्, 'द्वाभ्यां प्रोक्ता विहङ्गमाः' (२अ० ४श्लो०) इत्यनेन विहङ्गविशेषस्य गृधस्य द्वितालकत्वस्येव युक्तत्वात्।

- ५९ । वज्राङ्कुशमित्यस्त्यर्थेऽत् । एवम्भूतम् इन्द्रं नित्रविशारदाश्चित्रे कुर्युरित्यध्याहारेण द्वितीयान्तपदानामन्वयः । प्रथमार्थे द्वितीया वा, ठेखकप्रमादाद बिन्द्रोरेकस्त्रुटितो वेति ज्ञातन्यम् ।
- ६०। वरदमित्यादि। मृणालञ्च कमण्डलुमिति दधानमिति शेषः, चित्रे कुर्युस्तियेव। एवमुत्तरत्रापि यथासम्भवं दधानम्, दधानो वा, कुर्युः क्रियेत वेत्याद्यध्याहारेण वाक्यानामन्वयोप-पत्तिर्दृष्टव्या।

वरदः शक्तिहस्तश्च समृणालकमण्डलुः। ज्वालापुञ्जनिमो देवो मेषारूढो हुताशनः॥ इति रूपमण्डने (२अ० ३१%ो०)॥ [यमः]

लेखनीं पुस्तकं हस्ते कुकुटं दण्डमेव च। महामहिषमारूढः कृष्णाङ्गश्च यमो भवेत्॥ ६१॥

[ निक्तंतिः ]

खड्गखेटकहस्तञ्ज कतिका(कर्त्तृका ?)वैरिमस्तकम् । दंष्ट्राकरालास्यं कुर्याच् श्वानरूपञ्च (श्वानारूढञ्च?) नैऋतम्॥६२॥

[ वरुणः ]

वरदं पाशपद्मञ्ज कमण्डलुन्तथा करे। मकरा(नका?)रूढञ्च कर्त्तव्यं वरुणं पश्चिमादिशि॥ ६३॥

[ वायुः ]

वरं ध्वजपताकञ्च कमण्डलुन्तथा करे। मृगारूढं प्रकर्तव्यं वायुदेवं (तलो १ मरुद्)दिशि ॥ ६४ ॥

[ कुचेरः ]

गदा-निध-बीजपूरं कमण्डलुं करे तथा। गजारुढं प्रकर्तव्यं सोम्यायां धनदं दिशि॥ ६५॥

६२ । श्वानारूढिमिति श्वारूढिमित्यर्थः, अदन्तः श्वानशब्दोऽपि कुक्कुरार्थकः । अयं खरारूढ इति काल्कितपुराणम् (अ० ७९, ६१ श्ठो०) । 'दंष्ट्राकराल्वदनः श्वानारूढश्च राक्षसः' (रूप० २ अ०) इति रूपमण्डने पाटः । 'शवारूढम्' इति काश्यपशिल्पे (४८।४७) पाटः । एवञ्च यद्यपि यथाकामं 'खरारूढ' 'शवारूढ'योरन्यतमः पाटः श्चुद्धत्वेनोपादातुं शक्यते तथाऽपि साम्य-बाहुल्यादु रूपमण्डनपाटसाम्याच बन्धनीमध्यस्थपाठ एव शुद्धत्वेन निर्णीतः ।

६३। 'नक्रारूढः स कर्तन्यो वरुणः पश्चिमाश्रितः' (रूप०२ अ०) इति रूपमण्डने पाठः । यद्यपि यादस्त्वाविशेषेण मकरो नक्रश्चेत्युभावेव वरुणस्य वाहनीभावे स्वरूपयोग्यौ तथाऽपि छन्दोऽनुकुल्रत्वेनान्यत्रोपलञ्चेश्च नक्र इत्येव पाठः शुद्धत्वेन कल्पितः। वरुणो हंसारूढ इति जलाशयतत्त्वधतहयशीर्षपञ्चरात्रम् ।

६४। यद्यपि 'तल्लो' इत्यन्न 'मरुद्द' इति पाठकल्पनम् एकान्ततः कल्पनेव, तथाऽप्यर्थ-वैधुर्पादनन्यगत्या तथा पाठः कल्पितः। निपुणैः शब्दसाम्यमनुबध्य पाठान्तरमनुसन्धातव्यम्।

[ ईशानः ]

वरश्चेव त्रिशूलश्च नागेन्द्रं बीजपूरकम्। वृषारूढं प्रकर्त्तव्यमीशानं (मिल ? मन्त्रि)कोणके ॥ ६६ ॥ इति दश दिक्पालाः।

यस्माद् ब्रह्मा वेदविद्याः समस्ता आदित्याद्याः खेचरा धिष्ट्यचक्रम् । दिक्पालाद्यं व्यक्तरूपञ्च जातं (वन्येशन्यो) विष्णुर्विश्वसृक् पाल(कस्यः १ कोऽसौ) ॥६७॥

इति चेत्रा(ध्व?त्म)जसूत्रभृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्त्तिप्रकरणे रूपावतारे ब्रह्म-सूर्य-नवप्रह-दशदिक्पालाधिकार-श्रतथोऽध्यायः॥ ४॥

६६। मन्त्रिकोणके इति देवमन्त्रिणो बृहस्पतेः कोणे ईशानदिशीत्यर्थः।

६७। यस्माद ब्रह्मादिन्यक्तरूपान्तं जगजातम् असौ विश्वसृक् पालकश्च विष्णुर्वन्य इत्यन्वयः। खेवरा ग्रहाः, धिष्ट्यवक्रं नक्षत्रमण्डलम्, न्यक्तरूपं भूतलम्।

### पश्चमोऽध्यायः

[ वर्णविशेषेषु मूर्त्तिभेदेन विष्णोः शुभदायकत्वम् ]

नारायणः केशवश्च माधवो मधुसूदनः ।
स्थापिता मूर्त्तयो (द्येते १ द्येता १) विप्राणां सुखदाः सदा ॥१॥
मधुसूदनविष्णुञ्च (खाड १ खड्ग)शूळधरं लिखेत् ।
चित्रयाणां फळप्रदो वैश्यानामर्चने शुभौ ॥ २ ॥
पूजिता (श्री१श्वे)धरी मूर्त्तिः शूद्राणाञ्च सुखप्रदा ।
चर्मकृद्रजकानाञ्च नटस्य वरटस्य च ॥ ३ ॥
मेदिभिष्ठिकरातानां हृषीकेशः सुखावहः ।
कुम्भकारविणग्वेश्यचािककाणां ध्वजस्य च ॥ ४ ॥
सर्वासां प्रकृतीनाञ्च पद्मनाभः सुखप्रदः ।
दामोदरः सौख्यकरो ब्रह्मचार्येकदिण्डनोः ॥ ४ ॥
हिरं हिरण्यगर्भञ्च नारसिंहमतः परम् ।
वामनञ्च वराहञ्च सर्ववर्णेषु सौख्यदम् ॥ ६ ॥

मधुसूदनविष्णू च क्षत्रियाणां फलप्रदौ । त्रिविकसो वामनश्च वैश्याना(मर्चवेच्छुभा ? मर्चने शुभौ) ॥ ( अ०३ ) इति । एष एव च पाठो युक्त इति प्रतिभाति ।

२। एतेन मधुसूदनो विष्णुश्चाविशेषेण क्षत्रियाणां वैश्यानाञ्च शुभदावित्यायाति। रूपमण्डने पुनरन्यथैव दृश्यते। तथाच—

३ । शूदाणाञ्चेति वकाराद्व ब्रह्मश्चत्रविशामपि सखप्रदेत्यनुमीयते । रूपमण्डने पुनः 'शूदाणां सौरूयदायिनी'ति पाठः ।

४। मेदो म्लेच्छजातिविश्चेषः, ध्वजः शौण्डिकः। अत्र द्वितीयार्थे 'कुम्भकारविणक्-वैश्यवाक्रिकध्वजिनामपि' इति छलबोध्यः पाठो रूपमण्डने। एवळ्ञेतन्मते वेश्यानां सञ्जसूद्व-विष्णुहृषीकेशाः, रूपमण्डनमते त्रिविक्रमवामनहृषीकेशाः छलावहा इति स्थितम्।

[ अवस्थाभेदेन मूर्तीनां ग्राह्याग्राह्यत्वम् ]
श्रद्गप्रत्यङ्गभग्ना या मूर्त्तिः स्थाप्या विसर्जयेत् ।
निष्णोश्रद्गिंशतिमूर्त्यः ]

केशवः (पद्मशङ्ख्य १प-च-शं-गश्च)मधुसूदन-(च १)शं-प-(गाः १गः) सङ्क्षणो ग-शं-पा-चे (११) दामोदरः प-शं-ग-च (११)॥ ८॥ वासुदेवो ग-शं-च-पे (११) प्रद्युम्नश्चक्र-शं-ग-पः। विष्णुर्गदा-प-शं-चक्री माधवो ग-च-शङ्ख-पेः॥ ६॥ अनुरुद्धश्च-गं-शं-पः पुरुषोत्तमश्च-पा-श-गेः। अधोत्तजः प-गा-शं-चो जनार्दनः प-चं-श-गः॥ १०॥ गोविन्दश्चक्र-गा-पा-(शं १ शः) त्रिविक्रमः प-गं-च-श(ः१)॥ श्रीधरः पद्म-चं-गा-(शं १ शः) हृषीकेशो ग-चं-प-शेः॥ ११॥ नृसिंहश्च-प-गं-श(ञ्च १ श्च) अच्युतो ग-प-चक्र-(शम्१शः)। वामनः शं-च-गं-पद्मैर्नारायणः श-पं-ग-(च ः १)॥ १२॥ पद्मनाभः श-प-चां-ग उपेन्द्रः शं-ग-दा-च-पेः। हिरः शं-च-ग-पः पूज्यः कृष्णः शं-ग-प-चक्रभृत्॥ १३॥ इति वत्रविंशित्मर्त्यः।

७। या स्थाप्या मूर्त्तरङ्गप्रत्यङ्गमप्ता तामिति योजना। विशेषः प्रथमे ( १०२२ ) द्रष्टन्यः। ८—१३। आत्रयोदशक्षोकमनया षट्क्षोक्या विष्णोश्चतुर्विशति मूर्त्ताः सह नाम्ना सह वाऽऽयुधेनामिदधानः संक्षेपबुद्धया आयुधानां पूर्णं नामानुपादाय प्रतीकरूपेणाद्याक्षरमात्रेण तान्या- धुधानि प्रतिपादयतीति रहस्यमत्र विभावनीयम्। अत्र कृतग्रुद्धिष्ठ पाठेषु प्रथमान्तानामायुध- पदानामायुधिसामानाधिकरण्यम् अस्त्यर्थेऽत्प्रत्ययात्। इतरेषु च विशेषणत्वात्तृतीयेति द्रष्टन्यम्। भाष्ट्रसूद्दन् इत्यत्रात्प्रत्ययान्तेन सह कर्मधारयः। तत्र तत्र विन्दव आकाराश्च छन्दःपाछन- धतवता अपि बहुत्राकारणकृतप्रमाण इति विधीदामः। तत्र चास्यैव प्रन्थकर्तुर्धन्थान्तरे रूपमण्डने आसामेव चतुर्विशतिमूर्त्तानामुळेखोऽविकछेनाऽऽयुधनामा वर्त्तते। तहर्शिनाञ्चेतानि पद्यानि धनोधानि स्युरिति रूपमण्डनीयपद्यान्यत्रोद्ध्रियन्ते। तथा च रूपमण्डने तृतीयाध्याये—

वाछदेवो गदाबाङ्गचक्रपद्मधरो मतः। केशवः कमलं कम्बु धत्ते चक्र( ं ?)गदामपि॥ ७॥ नारायणः कम्बपद्मगदाचक्रधरो भवेत्। माधवस्तु गदां चक्रं शहुः वहति पङ्कुजम् ॥ ८॥ पुरुषोत्तमस्तु चक्रं पद्मं शङ्कः गदां दधत्। अधोक्षजः सरोरुईं गदां शङ्खं छदर्शनम् ॥ ९ ॥ सङ्क्षणो गदा-कम्ब-सरसीरुह-चक्रभृत्। गोविन्दो धरते चक्रं गदां पद्मञ्ज कम्बुना ॥ १० ॥ विष्णुः कौमोदकीं पद्मं पाञ्चजन्यं सुदर्शनम् । मधुसुदनस्तु चक्रं शङ्कः सरसिजः गदाम् ॥ ११ ॥ अच्युतस्तु गदापद्मचक्रशङ्खेः समन्वितः। उपेन्द्रो वहते शङ्कः गदां चक्रं कुशेशयम् ॥ १२ ॥ प्रचुन्नश्च शङ्कचक्रगदाम्भोजानि पाणिभिः। त्रिविक्रमस्त्रिषु गदाचक्रशङ्खान् बिभक्ति यः ॥ १३ ॥ मरसिंहस्तु चक्राञ्जगदाकम्बुविराजितः। जनार्दनोऽम्बुजं चकं कम्बं कौमोदकीं दधौ ॥ १४ ॥ वामनस्तु शङ्खकगदापद्मलसत्करः। श्रीधरो वारिजं चक्रं गदाशङ्कं दधाति च ॥ १५ ॥ अनिरुद्धो लसचकगदाशङ्कारविन्दवान् । ह्वीकेशो गदां चक्र पद्मशङ्खी च धारयन् ॥ १६ ॥ पद्मनाभः पाञ्चजन्यं पद्मं चक्रं गदामपि। दामोदरोऽम्बुजं शङ्कं गदां धत्ते सदर्शनम् ॥ १७ ॥ हरिर्घारयते कम्बं चक्रं पद्मं तथा गदाम् । कृष्णः करेः पाञ्चजन्यं गदां पद्मं सुदर्शनम् ॥ १८ ॥ एताः छमूर्त्तयो ज्ञेया दक्षिणाधःकर-क्रमात् । इति ।

इदमत्रावधेयम्—रूपमण्डने अन्येषामिव केशवमधुसूदनयोरिप चत्वारि चत्वार्यायुधानि निर्दिष्टानि, अत्र तु केशवस्य पद्मशङ्घाविति हो, मधुसूदनस्य पुनः शङ्खपद्मगदा इति त्रीण्यायुधानि दश्यन्ते। तत्र च सम्भवन्त्यामि केशवस्य हैबाह्व्यामाकृती, मधुसूदनस्य त्रैबाह्वं रूपन्त्व- नाकर्णितचरमिति छन्दोदोषमविगणस्यैव बन्धन्यन्तश्रकारः प्रक्षितोऽस्माभिरिति ज्ञेयम्।

रूपमण्डने त्रेविकमं रूपं त्रैबाहवं दृश्यते, इह पुनश्चातुर्वाहवमिति। कतरत् पुनरनयो-र्युक्ततरमिति नावधारयामः। म झस्ति निममो यत् त्रयोऽस्य पादा इति बाहुभिरपि त्रिभिरेव

### (प्रोक्तानामायुधानां न्यासक्रमः]

## श्रथरं दिल्णे हस्तमारभ्य सृष्टि(माग्रतः ? मार्गतः)। चतुर्विशतिमृत्तीनां सर्व(लेना ? लेवा)युधकमः ॥ १४॥

[ अथ शालग्रामशिलापरीक्षा ]

[ आकृतितो याह्यशिलालक्षणम् ]

# नागभोगसमा युक्ता शिला सूच्मा च या भवेत्। पूजनीया प्रयत्नेन स्थिरा क्षिग्धा च वर्त्तुला॥ १५॥

भान्यमिति, न चापि चतुर्भिस्ताहशमूर्त्यन्तरादर्शनात्। हश्यते हि प्रायेणालौकिकमूत्ते प्रातिपादं हो हो बाहू इति, यथा शिवविष्णुचतुराननादीनाम्। त्रिपादत्वे च—

'ज्वरस्त्रिपादस्त्रिशिराः षड्भुजो नवलोचनः ।'

इत्यादिस्मृतौ ज्वराखरादीनां पट्चरणत्वम् । यद्यपि पुराणादौ श्रूयन्ते रावणादीनामितपादा बाहवः परं न श्रूयन्तेऽतिबाहवश्ररणाः । समबाहुत्वं द्विपदादौ दृष्टमपि न त्रिपादादौ युक्तमिति विभावयामः । अस्त्रन्यासकमविधायकश्लोकदर्शनादिप चतुर्बाहुत्वमेवैषां प्रतीयते इति दिक् ।

- १४। प्रोक्तानामायुधानां विन्यासक्रममाह—अधरमित्यादि। चतुर्वाहुमूर्तीनां दक्षिणाधी-हस्तमारम्य सृष्टिमार्गतः स्वभावक्रमेणाऽऽयुधक्रमो ज्ञातन्य इत्यर्थः। स्वभावक्रमश्च आदौ दक्षिणाधोहस्तस्ततो दक्षिणोध्वंहस्तस्ततो वामाधोहस्तोऽन्तततश्च वामोध्वंहस्त इति। तथा च 'केशवः पचशंगश्चे'ति केशवस्य दक्षिणाधोहस्ते पद्मम्, दक्षिणोध्वे चक्रम्, वामाधः शहुः, वामोध्वे गदेति ज्ञेयम्, एवं सर्वत्र।
- १९ । आ पञ्चदशक्षोकात् त्रिषष्टक्षोकं यावदृष्टाचत्वारिंशता क्षोकेः शालग्रामशिलाया लक्षणं दोषगुणौ ग्राह्माग्राह्मते परस्परभेदाश्च निरूपितानि । शास्त्रान्तरप्रसिद्धान्यमूनि वस्तुनि कचिद्रवि-कलपद्योद्धारेण कचिद्रक्षरमान्नपरिवर्त्तनेन, कचित् पद्परिवर्त्तनेन, कचित् भाषापरिवर्त्तनतोऽर्थमात्रा-दानेन चायं ग्रन्थकारो यथायथमाजहार । एते च विषयाः प्रयोगपारिजातमत्स्यस्त्तादौ स्कन्दाग्निमहा-ब्रह्मचेवर्त्त-वाराहादिमहापुराणेषु चोपलभ्यन्त इति वीरमित्रोदयप्राणतोषणीशिलाचक्रार्थ-बोधिन्यादिसंग्रहप्रन्थादिभ्यो ज्ञायते । जिज्ञाद्यभिस्तत्र तत्राऽऽकरे संग्रहे चा द्रष्टन्यम् । म युक्तं पुनरर्थ-शास्त्रं व्याचिल्याद्यसिर्धर्मश्चर्मश्चराद्ययमवलम्ब्य विशेषणाऽऽलोचयितुम् इति ततो विरमामः ।

नागभोगसमेति फणिफणाक्वतिविशिष्टा, युक्ता स्रवटिता। न पुनर्नागभोगसमायुक्तेत्यैक-पद्यम्। 'नागभोगसमाकारे'ति रूपमण्डने, 'छत्राकारे'त्यन्यत्र च पाठः। स्थिरेति, आसमे यथा स्थिरतया वर्त्तेत तथाऽधिश्रिपिटेत्यर्थः। तथाऽपि वर्त्तुला ऊर्ध्वभागे गोलाक्वतिः। [ प्रमाणतो प्राह्मशिलालक्षणम् ]

तत्राप्यामलकीमाना सूच्मा चातीव या भवेत्। तस्यामेव सदा क्रष्णः श्रिया सह वसत्यसौ॥१६॥ यथा यथा शिला सूच्मा तथा तथा महत् फलम्। तस्मात्तां पूजयेन्नित्यं धर्मकामार्थमुक्तये॥१७॥

[ त्याज्यशिलालक्षणम् ]

किपला कर्चुरा भग्ना रुत्ता निद्राकुला च या। (रेषाकुषा? रेखाकुला)ऽस्थिरा स्थूला बहुचक्रैकचक्रका॥ १८॥ बहुन्मुखी बृहचका बद्धचका च (पायुनः? या पुनः)। बद्धचकाऽथ(नामा? वा या) स्थाद् भिन्नचक्रा त्वधोमुखी॥१६॥ दग्धा (सुरत?सुरक्ता) चापूज्या निषण्णा (पाति?पंक्ति) चिक्रका। पूजयेद् यः प्रमादेन दुःखमेव लभेत् सदा॥ २०॥

[ तत्र प्रतिप्रसवः ]

खिण्डता स्फुटिता भिन्ना पार्श्वभिन्ना विभेदिका। शा(लि?ल)ग्रामसमुद्भृता शिला दोषवहा न हि॥ २१॥

१८ । स्रोकत्रयं प्राणतोषणीधतस्कन्दपुराणे किञ्चिद्विकलमुपलभ्यते । तत्र यथा पाठान्तरं तथा श्लोकमध्ये बन्धनीचिह्नान्तर्यथासम्भवं सन्निवेशितम् ।

रक्षेति—'अविराच्छुष्कतां याति यस्यां लिसन्तु चन्दनम् । सा रक्षेति' शिलाचकार्थबोधिनी-ध्तप्रयोगपारिजातोक्तलक्षणेत्यर्थः । अस्थिरेति आसने स्थिरतयाऽवर्त्तमाना । बहुचक्रेति प्रमाणाधिकचक्रशालिनी, यस्याः शिलाया याचन्ति चक्राणि प्रमाणतः प्राप्तानि ततोऽधिकचक्रेति याचत् । एकचक्रकेति एकं चक्रकं यस्याः सा, यस्या एकमपि चक्रं क्षुद्रं ताद्दशीत्यर्थः । अन्य-श्रेकचक्राया ग्राह्यत्वश्रवणात् ।

१९। बद्धचक्रेत्यत्र लझचक्रेति पाटः पुराणे। तत्रापि नास्त्यर्थान्तरम्। बृहच्चक्रेति चक्रान्तर्गतचकाः

'चक्रेणाऽऽवृतचका च बृहचका प्रकीर्तिता'

इति शिळाचकार्थवोधिनीधतप्रयोगपारिजातस्मरणात्।

२१। अत्र प्राणतोषण्यां स्फुटितादिवजीनीयशिलालक्षणमभिधाय-

[ वर्णभेदात् फलभेदनिरूपणम् ]

स्निग्धा सिद्धिकरी मुद्रा कृष्णा कीर्त्तिप्रदायिका। पाण्डुरा पापदहनी पीता पुत्रप्रदायिनी। नीला दिशति लक्ष्मीश्च रक्ता भोगप्रदायिनी॥ २२॥

[वर्णभेदात् संज्ञाभेदः]

किपलं नारसिंहन्तु वामनं (चात १ पीत) सिन्नभम्। वामुदेवं सितं ज्ञेयं रक्तं सङ्कर्षणं स्मृतम्॥ २३॥ दामोदरञ्जं नीलाभमनिरुद्धं तथेव च। श्यामं नारायणं (द्तेलं १ ज्ञेयं) वैष्णवं कृष्ण (कर्ष १ वर्ण)कम्। बहुवर्णमनन्तारूयं (श्री१श्रे)धरं पीतमुच्यते॥ २४॥ [चक्रमणम्]

वृत्रसूत्रेऽष्टमो भाग उत्तमं चक्रलत्तणम्। मध्यमश्च चतुर्भागः कनीयस्तु तिभागि(कः?कम्)॥ २५॥

''यत्तु ब्रह्मपुराणे—खण्डितं स्फुटितं भग्नं पार्श्वभिन्नं विभेदितम् । शालप्रामिशलाभृतं किञ्चिदोषावद्दं न हि ॥ इति वचनं तत्स्वीयेष्टचक्रस्तुतिपरम् । अत एव स्कन्दपुराणे— खण्डितं स्फुटितं भग्नं शालप्रामे न दोषदम् । इष्टा यस्य तु या मूर्त्तिः स तां यत्नेन प्रायेत् । संपूज्य फलमाण्नोति इह लोके परत्र च ॥ इति रुद्रवाक्यम् ।

इत्युक्तम् ।

२२। श्वेताश्यामयोर्विशेषफलमाह शिलाचकार्थबोधिनीधतप्रयोगपारिजाते— 'पुष्टिवृद्धिप्रदा स्थामा स्वेता सात्त्विकदायिनी ।' इति

२३। इदानी वर्णक्रमेण केपाञ्चन चकाणां रुक्षणानि निर्दिशति—कपिरुमित्यादि। नारसिंहादिपदे तस्येदमित्यण्। नरसिंहचक्रमित्यर्थः। एवं वामनादिखु।

२५ । इदानीं चक्रप्रमाणमाहैकेन—वृत्तसूत्र इति । 'वृत्तसूत्राष्टमो भागः' इत्यतिरोहितार्थः पाठः । यस्य चक्रस्य यद् वृत्तमानं तस्याष्टमांशमितं चक्रम् उत्तमम्, चतुरंशमितं मध्यमम्, व्रयंशमितमधममित्यर्थः । एतेन यथासौक्ष्म्यमेव चक्राणां श्रेष्ठ्यमित्यायातम् । यथोक्तम्—

'तत्राप्यामळकीमाना सूक्ष्मा चातीव या भवेत्' (९।१६ क्छो॰) इति ।

अथ चक्र[विशेष]लक्तणानि [ तत्र वाखरेवः ]

द्वारदेशे समे चक्रे दृश्यते नान्त (रायिके ? रीयके)। वासुदेवः स विज्ञेयः शुक्काभः स्यां(चा?)तितेजसा ॥ २६॥ [सङ्कर्षणः]

(द्रौ चक्रावेकलग्नौ?द्रे चक्रे एकलग्ने) तु पूर्वभागस्तु पुष्क(लः?लम्)। सङ्कर्षणाख्यो विज्ञेयो रक्ता(भि ? भ)श्चातितेजसा ॥ २७॥

[ प्रद्युन्नः ]

प्रयुम्नः सूच्मचकस्तु पीतदीतिस्तथैव च। सुषिरं छिद्रबहुलं दीर्घाकारन्तु यद् भवेत्॥ २८॥

[अनिरुद्धः]

अनिरुद्धस्तु नीलाभो वर्त्तुलश्चातिशोभनः । (रेप्यायां १रेखाणां) त्रितयं (द्वारं १द्वारे) पृष्ठं पद्मेन लाञ्छितम् ॥

[ एतेषां पूजाधिकारिणः ]

ब्राह्मणैर्वासुदेवस्तु नृपैः सङ्कर्षणस्तथा ।

प्रद्युम्नः पृज्यते वैश्यैरनिरुद्धस्तु शूद्रकैः॥ ३०॥

चत्वारो ब्राह्मणैः पूज्यास्त्रयो राजन्यजातिभिः।

वैश्येद्वविव संपृज्यो तथेकः शूद्रजातिभिः॥ ३१॥

२६। चक्रभेदान् विवश्चर्वाछरेवमाह—द्वारदेश इति । नान्तरीयके इति चक्रद्वयं परस्पर-लग्नमित्यर्थः। अतितेजसेति विशेषणे नृतीया, अतितेज उपलक्षित इत्यर्थः।

२७। 'द्वे चक्रे अग्रल्ये तु पूर्वभागे च पुष्करम्। सङ्कर्षणाख्यो विज्ञेयो रक्ताभश्रातिशोभनः॥' इति प्राणतोषणी। पुष्कलमिति र-ल्योरभेदात् पुष्करमिति ज्ञेयम्, पुष्करमाकाशं छिद्रमित्यर्थः।

२९। एता द्विचका इति प्राणतोषणीतो ज्ञायते।

३०। एवं चत्वारि चक्राणि निरूप्य प्रसङ्गात्तेषां पूजाधिकारिण आहु—ब्राह्मणैरिति द्वाभ्याम् ।

३१। अन्नत्योऽयं श्लोकः,

शाल्यामाः समाः प्र्या विषमा न कदाचन । समेषु न द्वयं पूज्यं विषमेष्वेक एव हि ॥ इति स्मृत्यन्तरध्तवचनस्यापवादविधया हेमाद्रावुक्त इति वीरमित्रोदयाज् ज्ञायते । अत्र वायं वाछदेवादिप्जाप्रकारः—

[ त्रिवक्रलक्ष्मीनारायणः ]

लक्मीनारायणो देविश्विभिश्वकैर्व्यवस्थितः।

पूजनीयः प्रयतेन भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ ३२॥

[ मधुसूदनः ]

नाभिपार्श्वे शङ्खपद्मं यस्य मुद्रा प्रदृश्यते ।

मधुसूदन आख्यातः शत्नुहा परिकीर्त्तितः॥ ३३॥

स्थूलो दामोदरो ज्ञेयः सूच्मरन्ध्रो भवेतु सः।

चके तु मध्यरेखः स्यात् पृजितः सुखदः सदा ॥ ३४॥

[हिनकल्स्मीर्सिंहः] वामपार्श्वस्थिते चक्रे कृष्णवर्णे सचिन्दुके।

लच्मीनृसिंहो विख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ ३५॥

[ द्विकपुरुपोत्तमः ] सुवर्त्तुलं तथा पीतं पृष्ठे तु सुषिरं ध्रुवम् । विदिन्तु दिन्तु सर्वासु मुखं यस्यैव दृश्यते।

स देवदेवो विज्ञेयः पुराणः पुरुषोत्तमः॥ ३६॥

[ एकचक्रे वर्ण्डतो विशेषः ] शुक्को रक्तस्तथा कृष्णो द्विवर्णो बहुवर्णभाक्।

एक (वस्त्रैक ? चक्रस्य) पञ्चैताः संज्ञाः स्युः पञ्च यथाक्रमम्॥

ब्राह्मणैर्वास्टरेवः पुज्यते इत्ययमेषामसाधारणोऽधिकारः वर्णगुरुत्वादितरवर्णसाधारणं वक्रपूजन-मप्यविरुद्धम् । एवं नृपैः सङ्घर्षणः पूज्यते इति, अयमेषां क्षत्रियाणां ब्राह्मणसाधारणो वैश्यश्चरूत्वेश्वयाऽसाधारणोऽधिकारः । ततश्च तैः सङ्कर्षणप्रयुम्नानिरुद्धाः प्रजनीयाः । प्रयुम्नः पूज्यते चैश्यैरित्येषां श्रुद्धमात्रापेक्षयाऽसाधारणो ब्राह्मणक्षत्रियसाघारणोऽधिकारः। एवज्र वैश्यैः प्रद्यम्नानिरुद्धौ पूजनीयौ । अनिरुद्धस्तु श्रूदृकौरित्ययमेषां सर्वसाधारणोऽधिकारः । तथाच-शुद्धेरेक एवानिरुद्धः पूजनीय इति फलितोऽर्थः।

परं न हि वर्णहीना वर्णीत्तमानां वृत्तिमाददीरन्निति न नृषेर्वांखरेवः पूज्यः, न तु वैश्येर्वाखरेव-सङ्कर्षणी, न च शहरेण वास्त्रेवसङ्गर्पणप्रसम्ना इति । तदेवाहोत्तरश्लोके चत्वार इत्यादीति । ३७-३८। एकचक्रे विशेषमाह—शुक्त इति। एकचक्रस्य शुक्तादयः पञ्च संज्ञाः

वर्णक्रमेण तेषां नामानि 1 पुण्डरीकः प्रलम्बन्नो रामो वैकुण्ठ एव च। विष्वक्सेन इति ब्रह्मन् फलञ्जास्यार्चने शृणु।

[ यथाक्रममेतेवां फलम् ]

मोत्तं मृत्युं विवादश्च दारिद्रचमटनं तथा ॥ ३८ ॥

[ द्विचक्रे चक्रनिबन्धनो विशेषः ]

चक्रे तु मध्यदेशे स्यात्(त्वा ? ता)माख्यामि रमे शृणु । परमेष्ठचित्रकोधस्तथा नारायणोऽन्तकः ॥ ३६ ॥ अनन्तश्चे(दिति ? ति वि-)ज्ञेयो नानामूर्त्तिस्तु यो भवेत्।

यिथाक्रममेतेवां फलम् 1

राज्यं मृत्युं धनञ्जैव हानिश्च वाञ्छितार्थकम् ॥ ४०॥

स्युरित्यन्वयः । अत्र 'संज्ञाः स्युश्चे'ति स्यात् । यथाक्रमम् इत्यस्य परत्रान्वयः । द्विवर्ण इति यत्किञ्चिद्ववर्णद्वयवानित्यर्थः, बहुवर्णभाग् इत्यत्र च द्वयिक-यत्किञ्चिद्ववर्णवानिति । यथाक्रम-मित्यस्यार्थस्तु—क्षुद्धः पुण्डरीकः, रक्तः प्रस्तम्बद्धः, कृष्णोरामः, द्विवर्णी वैकुण्ठः, बहुवर्णभागे विष्वक्सेन इति। एतेषामर्चनाफलमाइ—फङ्ग्रास्येति । यथाक्रममित्येव । पुण्डरीकाक्षार्चने फलं मोक्षः। एवं प्रलम्बज्ञाद्यर्चने मृत्न्यादयः। 'अटनिम'त्यत्र 'अर्जनिम'ति प्रराणे पाठः ।

३९-४०। द्विचक्रे विशेषमाह—चक्रे त्विति। द्विचक्राणां चक्रे यदि मध्यदेशे स्यातां तदा तेषां परमेष्ठ्यादिसंज्ञा भवति, फलञ्च राज्यादिकमिति वर्त्तुलार्थः। नानामूर्त्तिरित्यनन्त इत्यस्य विशेषणम् । राज्यमित्यादिद्वितीयान्तपदानां ददातीत्यध्याद्वतिक्रययाऽन्वयो द्रष्टव्यः । अन्नेदं विवेक्तन्यम्—प्राणतोषणीधतपद्मपुराणे 'वर्णचकादिभेदेन तानि नामानि मे श्रृणु' इत्युपक्रम्य. 'श्रुक्को रक्तस्तथा पीत' इत्यादिसप्तत्रिंशरुकोकादारभ्य 'राज्यं एत्युम्' इत्यादिचत्वारिंश-श्लोकान्तो भागः क्रचित् किञ्चिदंशस्य योगविप्रयोगाभ्यामविकलो वर्त्तते । परं तत्र वर्णतश्चकतश्च भिन्नतया द्विविधानामप्यमूर्वा शालग्रामशिलानां 'राज्यं मृत्युं विवाद्क्चे'त्याद्येकमेव फलं निर्णीत-मुपल्रभ्यते न तु प्रकृते इव वर्णनो भिन्नानां 'मोक्ष' मृत्युं विवादन्वे'त्यादि विविक्तं फलम् । विशेषतः पुनस्तत्र 'राज्यं मृत्युम्' इत्यादिद्वितीयान्तपदानामन्वयसमाप्त्यर्थं 'ददाति पूजितो लोके त्रस्मादु ज्ञात्वाऽर्चयेत्ररः' इत्यर्धमधिकं वर्त्तते । तद्नयोर्चर्णभिन्नवक्रभिन्नयोः शालप्रामशिला-वर्गयोर्युतफलताऽयुतफलता वेति स्मार्त्तधुरीणा एव समाद्धित्विति ।

सा स्मृता ॥ ४२ ॥

### [ वकान्तराणि ]

एक(पद्मान्तिका ? चक्रान्विता) या तु दिन्न(णार्त-? णावर्त्त ) संस्थिता । चतुर्लाञ्छनसंयुक्ता भोगमोन्नप्रदा शुभा ॥ ४१ ॥ चक्रेण कम्बुना या च (पद्मनादि य अङ्किता ? पद्मेन गदयाऽङ्किता )। तत्र श्रीः प्रत्यहं तिष्ठे त् (सप्त ? सर्व)सम्पदमादिशेत् । लाञ्छनेन विना (यस्य ? या स्यात् ) प्रशस्ता तु न

### [ हरिः ]

चक्रं वा केवलं यत्न पद्मं वा(प्यर्थ यद् १ प्यथ वा) गदा। लाङ्गलं वनमाला च हरिर्लच्म्या (स हि १ सह) स्थितः॥४३

### [ एतत्पूजाफलम् ]

तस्मिन् ग्रहे न दारिद्रचं न शोको रोगजं भयम्। न चोराग्निभयं तस्य ग्रहे रोगैर्न वाध्यते। अन्ते मोच्चो भवेत्तस्य पूजनादेव नित्यशः॥ ४४॥

### [ नृसिंहः ]

विकटास्या तु विकृता नृसिंहमुखलाञ्चना । पाशाङ्कुशगदाचका(प्ये १ ण्ये)षामङ्के न लाञ्चिता ॥ ४५ ॥ नारसिंही भवेन्मुद्रा भोगमोत्तप्रदायिका । दर्शनान्नश्यते पापं ब्रह्महत्यां व्यपोहति ॥ ४६ ॥

४१-४२ । या शिला एकचकान्विता, दक्षिणावर्त्तसंस्थिता चतुर्लाञ्छनसंयुक्ता र सा भोगमोक्षप्रदेत्यन्वयः । चतुर्लाञ्छनेत्यस्य विवरणं चक्रेणेत्यादि ।

[ कपिलनृसिंहः ]

नृतिंहं पीतवर्णाभ-महा(वक्तं ? चक्रं)मुखे गुरुम् । यतीनां (पूजनं देवं ? पूजनादेव) सत्यलोकप्रदायकम् ॥४७ [ खर्कानम् ]

द्वे चक्रे पृष्ठदिग्भागे श्यामञ्च मध्वर्णकम्। सुदर्शनं शिला नाम पूजितं सुखकामदम्। सान्निध्यं मम मूर्त्यां च पूजने च कलाधि(का १ कम्) ॥४८ [ हम्मीवः ]

अश्वाकृतिस्तथा मुद्रा सान्तमाला सपुस्तका।
पद्माङ्किता भवेन्मुद्रा हयप्रीवेति विश्रुता॥ ४६॥
जयदुस्वशुभासक्तो ननः (?) पापात् प्रमुच्यते।
श्रद्भाया च भवेत्तस्य छन्मीरैश्वर्यमुत्तमम्॥ ५०॥

[ मत्स्यः ]

मत्स्याङ्किता (शुभे ? स्तु ये) चक्रा आयुर्दा(ः?) पृष्टिदा नृणाम ।

सदा पूज्या यहस्थेन सन्निधानेऽत्र केशवः ॥ ५१॥

एकमुखे चतुश्चकं चतुश्चको जनार्दनः। पूजनीयः सदा सौख्यमुक्तिदो नात्र संशयः॥ ५२॥

४७। अयं कपिलवर्ण इति पद्मपुराणम् । तथाच— कपिलो नरसिंहस्तु पृथुचको महामुखः । ब्रह्मचर्येण पूज्योऽसौ त्रिबिन्दुः पञ्चबिन्दुकः ॥ इति ।

४९-५०। अयमङ्कुशाकार इत्यक्षिपशादिषु। 'जयदुस्वशुभासक्तो ननः' इत्यन्न 'चक्रञ्वजसमायुक्तो नरः' इति स्यात्। एवच्च 'नरः पापात् प्रमुच्यते' इत्येतत्रपूजको नर इत्यर्थः। ५२। अत्र क्रमभङ्गः सम्भाव्यते। हयप्रीवात् परमेवास्य स्थानं निर्देष्टुं युज्यते। हश्यते हि मत्स्यादारभ्य क्रमेण दशावतारमुदा वर्ण्यन्ते, तत्र यद्यन्तरा जनार्दनोपनिपातः स्यान्ननं क्रमो

### [क्र्मः]

कूर्माङ्कितास्तु ये चक्रा महासन्तितदायकाः।
महार्थकारका दिव्या हरिस्तत्र व्यवस्थितः॥ ५३॥
[बराहः]

वराहमूर्त्तिसंयुक्तं यदि चक्रं (च ध्यापनम् १ प्रपद्यते)। पूजनाह्यभते राज्यं पृथिव्यामेकराजकम्॥ ५४॥

[ नरसिंहः ] नारसिंहा(ङ्गतं ? ङ्कितं) चक्रं दुर्लभं भुवि मानवेः। शबूणां नाशनं तिद्ध क्वेशशं परिकीत्तितम्। स्तम्भनं (नर ? पर)सैन्यस्य महामृत्युहरं शुभम्॥ ५५॥

अङ्कितं वामनेन स्याचकं परमशोभनम्। नानावृद्धिकरश्चेतदन्नाचं चात्तयं भवत्॥ ५६॥

[ जामद्ग्नाः ]

चक्रमध्ये तु दृश्येत परशुं रामरूपकम् । तजामदग्नयं चक्रं यजतादेकराङ्मुखे(१) ॥ ५७ ॥

[कोशल्यानन्दनः]

चक्रेण दृश्यते ब्रह्मन् बाणकामुकसृत् प्रभुः । कौशल्यानन्दनो रामः (सीतायाः १तृतीयः) परिकीर्त्तितः ॥५८

भज्येतेव । अभिमतश्च क्रमो प्रन्थकर्तुरिति छक्ष्यते, कथमन्यथा पूर्व नृसिंहद्वयं निरूप्यापि पुनर्वराहानन्तरं नृसिंहं निरूपयेत् ।

५४ । एकराजकिमिति राज्यमित्यस्य विशेषणम् , एकच्छत्रं राज्यं साम्राज्यमित्यर्थः ।

५५। नारसिंहाङ्कितमिति नरसिंहाङ्कृतिचिह्नेन चिह्नितमित्यर्थः।

५७। 'तजामदान्यं चक्रं स्याद यजमानोऽपराङ्मुखः' इति स्यात्। ताहशं चक्रमर्चयन् जनः क्रचिद्ि विषयेऽकृतकृत्यो न भवतीति तद्धं।

५८। कौशल्यानन्दनरामळक्षणमाह—चक्रेणेति। एतळक्षणं शिलाचकबोधिनी-धतवाराहे—

[ 34: ]

तेन युक्तास्तु दृश्यन्ते पाषाणधृतरूपिणः।
बु(धा १ द्वा)ङ्कितं भवेचकं महाद्रव्यप्रदश्च यत्॥ ५६॥
[कर्मी]

(खड्गा ? खड्ग्या)सनसमारूढः खड्गधातुस्वरूपवान् । उभौ चक्रौ तु तत्रस्थौ स भवेत् पुरुषोत्तमः॥ ६०॥

> चक्रोध्वं दृश्यते यस्य त्णं शार्ङ्ग धनुः शरेः (?) । कौशल्यानन्दनो रामस्नृतीयः परिकीर्त्तितः ॥ इति

तृतीय इति पूर्व 'रामो रामश्र रामश्रे'त्युपक्रमादयं छक्षणक्रमेण तृतीय इत्यर्थः । अयं द्विचकः । अनेनांशतोऽपीदं छक्षणं न संवदतीति प्रत्यक्षमेव सर्वेषाम् । यच-

द्वारद्वये चतुश्रको वामतश्रेकचक्रवान् । बाणतूणीरचापाढ्यः सीतारामः स्नगन्वितः ॥

इति शिलाचकार्थबोधिनीधतब्रह्माण्डपुराणे पञ्चचक्रवर्गं सीतारामकक्षणं ततोऽपीदं दूरवर्त्तात्य-प्यतिरोहितम्। यचापि तत्र तत्र पुराणे राम-रामचन्द्रादिलक्षणमुपलक्ष्यते तत्मादपीदं भिद्यत इति नवीनमिदं लक्षणं कस्यापि। वयन्तु कौशल्यानन्दनपदमुपजीव्य 'सीताया' इत्यत्र 'तृतीयः' इति विपरिवर्त्य नामकल्पनं कृतम्। इदमत्र ज्ञातव्यम्—शिलाचकार्थबोधिन्याम्—

> 'पीतः परश्चकोदण्डलाङ्गलेन सलक्षितः । रामो रामश्र रामश्र ज्ञेयो मृत्युहरः क्रमात् ॥'

इत्यभिधाय तथैव लक्षणानि निरूपितानि । 'अत एव कौशल्यानन्दनरामलक्षणनिरूपणप्रस्तावे 'नृतीय' इत्युक्तम् । अत्र तु बलरामलक्षणं नैव लक्ष्यते ; तदयं मुद्राकरप्रमादो वा स्याह ग्रन्थकारप्रमादो वेति स्थीभिर्निर्णेयम् ।

५९ । बुद्रुलक्षणमाह —तेनेति । शिलाचक्रार्थबोधिनीधते वाराहे—
 ह्रियरन्ध्रद्वयोपेतामन्तश्रकद्वयान्विताम् ।
 शिरःपुच्छोध्र्वचकञ्ज पार्श्वयोविऽपि दृश्यते ।
 नानावर्णमयीज्ञापि बुद्धमूर्तिं प्रचक्षते ॥

इति द्वित्रक्रबुद्धलक्षणम्, पद्मपुराणे च—

अनुगह्वरसंयुक्तं चक्रहीनं यथा भवेत् । निवीतबुद्धसंज्ञः स्याददाति परसं पदम् ॥

इत्यचक्रबुद्रलक्षणञ्च नैतस्य तुल्ये इति द्रष्टन्यम्। 'पाषाणधतरूपिणः' इत्यस्यार्थं प्रकृतपाठं वा न विद्याः।

६०। अत्र 'स भवेत पुरुषोत्तमः' इति स्थितेऽपि, पूर्व पुरुषोत्तमस्य स्थाणं सिवितमिति

[ चक्रप्रतिद्यानिषेषः ] (आह ? आहुः) ब्रह्मादयो देवाः सर्वभृतानि केशवः । सदा सन्निहि(तं चकं ? तश्रके) प्रतिष्ठा(कर्मणा स्ततः ? कर्म नास्त्यतः) ॥ ६१॥

ि शिछाचक्रविक्रयादिनिषेधः 1

शा(लि १ ल)ग्रामशिलाया यश्रकमुद्घाटयेन्नरः। विक्रेता चानुमन्ता च यः परीच्यानुमोद्येत । सर्वे ते नरकं यान्ति यावदाभूतसंप्रवम् ॥ ६२ ॥

[ शिलाप्रशंसा ]

शा(लि ? ल)प्रामशिलाये तु यो (जुह्नति ? जुह्नोति) हुताशनम् । एकाहुतिहता सम्यक् कल्पकोटिगुणोत्तरा। एतस्मिन् पूजिते देवे त्रैलोक्यं पूजितं भवेत् ॥ ६३ ॥

इति शालग्रामशिलापरीताः

मिर्त्तिविशेषाः 1

ताच्यो मरकतप्रख्यः कौशिकाकारनासिकः। चतुर्भुजस्तु कर्त्तव्यो वृत्तनेत्रमुखस्तथा ॥ ६४ ॥

अयं दशावतारोपक्रम इति च कल्किङ्भगमेत्रेदमिति निश्चीयते । न च सत्यपि पुरुषोत्तम-लक्षणे चक्रभेदेनायमन्योऽिं पुरुषोत्तमो लक्ष्यत इति वाच्यम्, पूर्वत्रापि द्विचकपुरुषोत्तम एव लक्षित इहापि द्विचक्र एव लक्ष्यते इति नैकस्येदं लक्षणं भवितुमईतीति।

खडगी इति खडगाकाररेखावानित्यर्थः। शिलावकार्थबोधिन्याम्-अतिरिक्तं सुक्ष्मविछं स्पष्टचक्रं स्थिरासनम् ।

(कपाला ? कृपाणा ) कृतिरेखे हे हारस्योपरि पृष्ठके ।

म्लेच्छनाशी भवेत् कलकी कलिकलमपनाशनः ॥ इति द्विचक्रकलिकलक्षणम् ।

प्रकृतप्रन्थे आसनसमारूढ इति स्थिरासन इत्यस्यानुवादः । 'खड्गधातृस्वरूपवान्' इति तु मूर्त्यभिप्रायेणेति विभावयामः, कल्किनः खड्गधारित्वस्य पुराणादौ प्रसिद्धत्वात् ।

६२ । चक्रमुद्रधाटयेदिति संवृतचकं प्रकाशीकुर्यादित्यर्थः । पुराणे तु 'मूल्यमुद्भावयेदि'ति पाठः ।

इयं ग्रालगामग्रिलापरीचा अप्रासिङ्कीन प्रतिभाति। इपमग्डनेऽपीयमंग्रती वर्त्तते। शिल्परत्न-काम्बप्रिल्य-समराङ्गणसूचधारादौ तु नामतोऽपि नोपलभ्यते। न युक्तं शिल्पिनासुपकारार्थे गर्यानर्माण-प्रवृत्तस्याऽऽजानिकं चकं विशेषेण लचयितुमिति।

ग्रधोरुजानुचरणः पद्मद्वयविभूषितः । प्रभासंस्थानसौवर्णः कलापेन विवर्जितः ॥ ६५ ॥ नवतालः प्रकर्तव्यो गरुडो मानसृत्रतः । पाद('१)जानु कटि('१) यावदर्चायां वाहनस्य दृक् ॥ ६६ ॥ छत्रश्च कुम्भपूर्णश्च करयोस्तस्य कारयेत् । करद्वयन्तु कर्त्तव्यं तथा विरचिताञ्जलि ॥ ६७ ॥ यदुश्च भगवान् पृष्टे छत्रकुम्भघरौ (हरौ १ करौ) । किश्चिल्लम्बोदरः कार्यः सर्वाभरणभूषितः ॥ ६८ ॥

अष्टबाहोहरे मूर्त्तरायुधानि वदाम्यहम् । नन्दकश्च गदा वाणः पद्मं दिल्लाणबाहुपु । शङ्को धनुस्तथा चक्रं खेटकं वामबाहुपु ॥ ६६ ॥ विविक्रमो नृसिंहश्च दशतालौ प्रकीर्त्तितौ । वामनः सप्ततालस्तु विप्रमूर्त्तिः कचिद् भवेत् ॥ ७० ॥

दशतालः स्मृतो रामो बिलवेंरोचनिस्तथा । वाराहो नरसिंहश्च सप्ततालस्तु वामनः ॥ इति (२५९ अ० १-२ श्लो०)

६५ । प्रभासंस्थानसीवर्ण इति प्रभासंस्थानाभ्यां कान्तिशरीराभ्यां सौवर्णः स्वर्णमय इव प्रतिभासमानः । 'कळापेन विवर्जित' इत्यत्र 'कळापेन विभूषित' इति रूपमण्डने (३।४७) पाटः । यद्यपि 'कळापो भूषणे बहुँ' इति कोषान्मयूरपिच्छ एव कळापशब्दो वर्तते-तथाऽपि पक्षमात्रार्थ एवात्र प्रयुक्तः । भूषगार्थस्तु न प्रसज्यते । 'विवर्जितः' 'विभूषितः' इत्यनयोः कतरच्छित्यते इति नावधारयामः ।

६६ । द्विषेष्ठं वाहनानि विविच्यन्ते, एकं स्थितायाः प्रतिमायाः, अपरमुपविष्टायाः । द्वितीय-मिष पुनर्देया भिवते, एकमेकस्मिन्नेव पार्श्वं लिम्बितन्तराणायाः, द्वितीयज्ञोभयोरेव पार्श्वयोर्लस्वित-चरणायाः । सङ्कलेन पुनस्त्रीण्येव वाहनानीति । तत्र स्थिताया अर्वाया वाहनस्य दृष्टिः पादं यावत्, एकपार्श्वलम्बितन्यणाया जानु यावत्, उभयतो लिम्बितवरणायाः कटि यावदिति विवेकः । तरेतदाह प्रन्थकारः पादमिति । अत्र पादपदेन गुम्फपर्यन्तो भागो लक्ष्यते विभागसामध्यात् ।

६७। 'कुम्भपूर्णञ्चे'त्यत्र 'पूर्णकुम्भञ्चे'त्युचितः पाठो रूपमण्डने ।

६८। यदुश्च भगवान् इति यदुवंशीयो भगवान् श्रीकृष्ण इत्यर्थः। 'यादवो भगवान् पृष्ठे छत्रकुम्भघरो हरिः' इति रूपमण्डने विसंष्टुलः पाटः।

७०। अन्न मत्स्यपुराणम्—

कृष्णाजिनोपवीतः स्याच्छवी (कृत १ धृत)कमण्डलुः । कुण्डली शिखया युक्तः कुञ्जाकारो मनोहरः॥ ७१॥

रामस्तु द्विभुजो रम्यः शरचापधरः प्रभुः।

इति रामः।

(महा ? नृ)वराहं प्रवच्यामि श्करास्येन शोभनम्।
गदापद्मधरं धात्रीं दंष्ट्राग्रेण समुद्धृताम्॥ ७२॥
विश्वा(णा ? णं) कूर्प रे वामे विस्मयोत्फुळ्ळलोचनः।
नीळोत्पलधरां देवीमुपिरष्टात् प्रकल्पयेत्॥ ७३॥
दिच्चणं कटिसंस्थञ्ज बाहुं तस्य प्रकल्पयेत्।
कूर्मपृष्ठे पदश्चेकमन्यन्नागेन्द्रमूर्धनि॥ ७४॥
शेषश्चतुर्भुजः कार्यस्तथेव रचिताञ्जिलः।
कर्त्तव्यो (शिळ ? शीर)मुषळो करयोस्तस्य चोध्वयोः॥७४॥

मत्स्यपुराणे पुनः किञ्चिद्दविलक्षणमेव नृवराहलक्षणमिति तदत्र प्रदृश्यंते—

महावराहं वक्ष्यामि पद्महस्तं गदाधरम् ॥

तीक्ष्णदंष्ट्राग्रघोणास्यं मेदिनीवामकूर्परम् ।

दंष्ट्राग्रेणोद्धृतां दान्तां घरणीमुत्पलान्विताम् ॥
विस्मयोत्पुल्लनयनामुपरिष्ठात् प्रकल्पयेत् ।

दक्षिणं कटि(हस्त ? संस्थ)ञ्च करं तस्याः प्रकल्पयेत् ॥

कुमोपिर तथा पादमेकं नागेन्द्रमूर्घनि ।

संस्त्यमानं लोकेकोः समन्तात् परिकल्पयेत् ॥ इति ।

( मत्स्य० २६० अ० २८—३१ इलो० ) ।

७५ । शेष इति । 'रिवताञ्चिलिरे'त्यनेन नेदं स्वतन्त्रस्य शेषस्य छक्षणमपि तु नृवराहाङ्ग-तया तद्ये कर्तव्यस्येत्यायाति । अन्यथा नृवराहृळक्षणमभिधायान्तरा शेषं छक्षयतः पुनर्चवराह्मकारान्तरकथनमनुपपन्नं स्यात् । शिल्परत्ने शेषळक्षणमपहायैव नृवराहृस्य छक्षणद्वितयं छिखितं दृश्यते (शिल्प० उ० २५ अ० ११२-११६ श्लो०) ।

### [ प्रकारान्तरम् ]

अथवा शुकराकारं महाकायं कचिल्लिखेत् । तीच्णदंष्ट्रोग्रघोणास्यं स्तब्धकर्णोध्वरोमकम् ॥ ७६ ॥ इति नरवराहः ।

नरसिंहाकृतिं वच्ये रौद्रसिंहमुखेच्नणाम् ।
भुजाष्टकसमायुक्तां ध्वजपीनसटाश्रिताम् ॥ ७७ ॥
हिरण्यकशिपुं देत्यं दारयन्तीं नखाङ्क्ररैः ।
ऊरोरुपरि विन्य(स्त १स्य)खड्गखेटकथा(रणा १ रिगा)म् ॥
(तथाऽ १ तस्या)न्त्रमालां निष्कृष्य बाहुयुग्मेन बिश्रतीम् ।
आकारं पुरु(षाकस्ये १ षस्ये व)धारयन्तीं मनोहरम् ॥ ७६ ॥
मध्यस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दिच्चगो चक्रपङ्कजे ।
कोमोदकीं तथा शङ्कं बाहुभ्यामिति(नामतः १ वामतः)॥८०॥
अधःस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दारयन्तीं प्रकल्पयेत् ।
ऊर्ध्वस्थिताभ्यां बाहुभ्यामन्त्रमालां तु बिश्रतीम् ॥ ८१ ॥
नीलोत्पलदलच्छायां चश्रचमपकसप्रभाम् ।
तत्तकाश्रनसङ्काशां बालार्कसट(शां१शीं) लिखेत् ॥ ८२ ॥

७६। 'स्तब्धकर्णोर्ध्वरोमकम्' इत्यन्न 'स्कन्धकर्णोर्ध्वरोमकम्' इति ज्ञिल्परत्ने (२५ अ० ११६ श्को०) पाठः।

७७। रौद्रसिंहमुखेक्षणामिति भीषणसिंहमुखनेत्रतुल्यमुखनेत्राम् । 'रौद्रपिङ्गमुखेक्षणाम्' इति शिल्परत्नपादटीकाभ्रतं पाटान्तरम् । ध्वजपीनसटाश्रिताम् इति ध्वजस्थूळकेशरधारिणीम् । 'स्तम्भपीन' इति शिल्परत्ने, 'स्तब्धपीन' इति तत्पादटीकायां पाटः ।

७९। आकारमिति, मुखाद्यस्तात् पुरुषाक्वतिवदाक्वतिमित्यर्थः। शिल्परत्ने इदमर्धं नास्ति। (शिल्प० उ० २५ अ० ११७-१२० श्लो०)।

८१ । अत्र दारणान्त्रमालाधारणयोरनुवादो बाहुविशेषनियमार्थः । शिल्परत्ने अयमपि स्रोको नरसिंहळक्षणे नास्ति ।

८२ । अत्र नीछोत्पढेत्यादिविशेषणत्रयं पक्षान्तरद्योतकम् । 'अथवा चम्पकप्रभाम्'

[ प्रकारान्तरम् ]

आसीनं द्विभुजं देवं प्रसन्नवदने ज्ञणम् । श्वेतं स्फटिकसङ्काशं चतुर्बाहुमथापि वा ॥८३॥ त्राजानुलम्बतौ बाहू कर्त्तव्यौ तत्र दक्तिणे। समीपे कल्पयेचकं वामे शेषं समीपतः॥ ८४॥ उर्ध्वस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दक्तिणे पङ्कजं न्यसेत्। वामे बाह्यौ गदा रम्या(लिनात् प्र १ लिखेचिक) विशार(दैः १ दः)॥ ८५॥

जलमध्यगतः कार्यः शेषः पन्नगदर्शनः। फणाम्बुजमहारलः शिरो(धृतः १ धरः)॥ ८६॥

इति शिलपरत्ने ( उत्तर० २५ अ० १२० श्लो० ) पाठः । पुराणे तु वर्णकान्त्यादिविषये किमपि नोक्तम् । विशेषतस्तु तत्राऽऽनुषङ्गिकं मूर्त्यन्तरमपि कल्पितं दृश्यते । तथा च मात्स्ये—

नारसिंहन्तु कर्तव्यं भुजाष्टकसमन्वितम् ॥
रौद्रं सिंहा(सनं ? ननं ) तहचिद्वारितमुखेक्षणम् ।
स्पष्ट्यपीनसटाकर्णं दारयन्तं दितेः स्रतम् ॥
विनिर्गतान्त्रजालञ्च दानवं परिकल्पयेत् ।
( मसन्तं ? मपन्तं ) रुधिरं घोरं भुकुटीवदनेक्षणम् ॥
युध्यमानश्च कर्तव्यः क्रचित् करणबन्धनः ।
परिश्रान्तेन दैत्येन तज्यंमानो मुहुर्मुहुः ॥
दैत्यं प्रदर्शयेत्त्र खड्गखेटकधारिणम् ।
स्त्यमानं तथा विष्णुं दर्शयेदमराधिपः ॥ इति
( २६० अ० ३१—)

(२६० अ० ३१—३५ श्लो०)।

८३-८५। विशेष्यानुह्ये खात् कस्य लक्षिकेयं श्लोकत्रयीति न प्रतिपद्यामहे । नेयं नरसिंह-लक्षणत्वेनोपलभ्यते शिल्परत्ने । लिलेचित्रविशारद इत्यत्र वाक्यार्थः कर्म ।

८६ । अयं पूर्व (७५ श्को०) छक्षिताच्छेपाद्विशिष्यते । अत एव पन्नगद्रशंन इत्युक्तम् । पन्नगद्रशंन इति सर्पाक्वतिरित्यर्थः । जलमध्यगतत्वेनाप्ययं विशिष्यते । 'फणाम्बुजमहारत्ने'- त्यनन्तः 'दुर्निरीक्षे'ति पतितं स्यात् , विष्णुधर्मोत्तरे (३य-खण्ड०) तथा पाठः ।

देवदेवस्तु कर्त्तव्यस्तत्र सुप्तश्चतुर्भुजः। एकपादोऽस्य कर्त्तव्यः शेषभोगाङ्कसंस्थितः ॥ ८७ ॥ एको भुजस्तु कर्त्तव्य(मति ? स्तस्य)जानुप्रसा(धि?रि)तः । कर्त्तव्यो नाभिदेशस्थस्तथा तस्यापरः करः ॥ ८८॥ तथैवान्यकरः कार्यो देवशलु(शरा ? शिरो)धरः। सन्तानमञ्जरीधारी तथा चैवापरो भवेत् ॥ ८६ ॥ नाभीसर(स?सि)सम्भूते कमले तस्य याद(वः ? व)। सर्वभूमिमयो देवः प्राक् कार्यस्तु पितामहः। (नील ? नाल )लग्नौ च कर्त्तव्यौ पद्मस्य मधुकैटभौ ॥६०॥ वैकुण्ठञ्ज प्रवच्यामि (धृष्ट?साष्ट)बाहुं महाबलम् । ताच्यासनञ्जतुर्वक्रं कर्त्तव्यं शान्तिमच्छता ॥ ६१॥ गदाखड्गो बाणच(को १ के) दित्तणास्त्रचतुष्टयम् । शङ्खलेटधनुःपद्मं (वामदंष्ट्राश्वामे दद्याच्)चतुष्टयम् ॥ ६२ ॥ अग्रतः पुरुषाकारं नारसिंहञ्च दक्तिणे। त्रपरं स्त्रीमुखाकारं वाराहास्यं तथोत्तरम् ॥ ६३ ॥ इति चैकुण्ठः।

९०। विष्णुधर्मोत्तरे (ख०३, अ०८१) पद्मनाभीयत्वेनेदं छक्षणमुपलभ्यते, 'यादव' इति तत्र बोद्धन्यस्य भगवतः सम्बोधनमिहाचिकछमुद्धितमिति ज्ञातन्यम् ।

९१। शान्तिमिच्छता कर्तन्यमष्टबाहुं वैकुण्ठं प्रवश्यामीत्यन्वयो न्याकरणसंस्कारायातः।
 'वैकुण्ठञ्च प्रवश्यामि सोऽष्टबाहुर्महाबलः।
 ताक्ष्यांसनश्चतुर्वक्तः कर्तन्यः शान्तिमिच्छता॥'
 इति रूपमण्डने (३ अ० ५२ व्हो०)।

९३। अगत इति । एतच वैकुण्ठस्य चतुर्णामाननानां विवरणम् । तत्र अगत इति अग्रवित्तं मुखं पुरुषाकारं पुरुषमुखतुल्यम् , दक्षिणं मुखं नारसिंहं नरसिंहमुखतुल्यं सिंहास्यवदिति यावत, नरसिंहस्थणे 'रौद्रसिंहमुखेक्षणाम्' (७७ श्लो०) इत्युक्तेः । अपरमिति पश्चान्मुख-मित्यर्थः । चाराहास्यमिति सूक् राननम् ।

सुतेजसं विश्वरूपं विश्वज्ञं स्वष्टिकारकम्। तस्य चानुक्रमं वच्ये (विश्व ? विंश)द्भिर्हस्त(के यु ? केयु)तम्॥ ६४॥

पताक(। ?)शङ्को च हलं वज्रमङ्गुशसायको। चकं तुङ्गञ्च वरदो दित्तणेषु करेषु च॥६५॥ पता(कं ? का) दण्डपा(शञ्च ? शो च) गदाशाई विधृत्करम्। पद्म(ं ?)श्ट(ङ्गो ? ङ्गो) च कुमुदमत्तमाला तथेव च॥६६॥ योगमुद्रा कर(द्वयं ? द्वन्द्वे) वैनतेयोपरि स्थितम्। नरञ्च नारसिंहञ्च (तृतीयं?स्त्रीमुखं) श्कराननम्॥६७॥

यनन्तानन्तरूपञ्च यस्माद् वि(श्वं ? श्व)समुद्भ(वम् ? वः) । यनन्तशक्ति(मा ? सं)कीर्णमन(न्तं ? न्त?) रूपसंयुतम् ॥६८॥ संयुतं द्वादशभुजैश्चतुर्वक्तूमहोत्सवम् । सुपर्ण(केतोतराखं १स्कन्धमारूढं) कर्त्तव्यं सर्वकामदम् ॥६६॥

९४ । यद्यपि 'विंशत्या हस्तकैर्युतम्' इत्येव समीचीनः पाठः, तथाऽप्यक्षरसाम्यमनुबद्धः 'विंशद्धिरि'ति ऋतम् । भूरिप्रयोगश्चायं विंशच्छब्दिस्त्रिशदादिशब्दवत् पुराणादिषु, वचनविपर्ययोऽपि नगण्य एवैवंविधनिबन्धेषु । 'विंशत्या हस्तकैर्युक्तो विश्वस्पश्चतुर्मुकः' इति रूपमण्डने पाठः ।

९७। नरञ्जेति। यथाश्रुतपाठे तु विश्वरूपिस्त्रिविध इत्यायाति। अत्र च विश्वरूपस्य मुखसङ्ख्यादर्शनात् सम्भवदपि तस्य त्रेरूप्यं तन्त्रान्तरिवरोधीति कृत्वा परिहतम् , पाठान्तरञ्च कल्पितम् । अत एव रूपमण्डने—

विशत्या हस्तकेर्युक्तो विश्वस्पश्रतुर्मुखः । पताका हलशङ्को च बज्राङ्कुशशरांस्तथा ॥ चक्रञ्ज बीजपूरञ्ज वरो दक्षिणबाहुषु । पताका दण्डपाशौ च गदाशाङ्गीत्पलानि च ॥ श्रङ्की मवलमक्षञ्ज क्रमात् स्युवीमबाहुषु ।

गदाखड्(गं १ गौ) तथा चक्रं वज्राङ्कुश(क १ श)राणि वै । शङ्खखेटौ धनुः पद्मं दण्डपाशावनन्तकः ॥ १०० ॥ नरं तथा नारसिंहं (तृतीयं१स्त्रीमुखं) शूकराननम् । तेजःपुञ्जोद्भवं कार्यमनन्तं नाम नामतः ॥ १०१ ॥ इत्यनन्तः ।

त्रैलोक्यमोहनं वच्ये संसारमोहकारकम् । षोडशैव भुजास्तस्य ताच्यिरूढं महाबलम् ॥ १०२ ॥ गदाचक्राङ्कुशान्येव बाणशक्तिसुदर्शनम् । वरदं करमुद्धृत्य शस्त्रा वै दिच्च(णस्त१णे त)था ॥ १०३ ॥ मुद्गरः पाशशाङ्गी तु शङ्ख(ः) पद्मकमण्ड(लु १ लू) । श्रृङ्गी च वामहस्ते स्याद् योगमुद्रा करद्र(यम् १ ये) ॥१०४॥ नरश्च नारसिंहाख्यं शूकरं किपलाननम् । द्विशक्त्यप्टशक्तियुतं कुर्यात् त्रैलोक्यमोहनम् ॥ १०५ ॥ द्विशक्त्यप्टशक्तियुतं कुर्यात् त्रैलोक्यमोहनम् ॥ १०५ ॥

> हस्तद्वये योगमुद्रा वैनतेयोपरि स्थितः । क्रमान्नरमृसिंहस्रीवराहमुखवन्मुखः ॥ (३ अ० ५५-५८ इस्रो०)

इत्यस्य विश्वरूपस्य चतुर्मुखत्वं वैकुण्डवत् प्रकारभेदञ्च प्रतिपादयति । मूले तुङ्गमित्यन्न छङ्गमिति स्यात्, नामैकदेशे नाम इति मातुलुङ्गमित्यर्थः ।

१०१। अत्रापि विश्वरूपवद्ध व्यवस्था। यद्वा उभयत्रापि 'तृतीयमि'ति 'स्त्रीमुखिम'त्य-स्यानुकर्षणार्थम् , एवञ्च 'स्त्रीमुखम्' इति बन्धनीमध्ये पाठान्तरकल्पनं स्रखार्थम् । रूपमण्डने मुखस्य विवरणं नास्ति । रूपमण्डनेऽनन्तलक्षणम्—(३ अ० ९८-९९ स्त्रो०)

> अनन्तोऽनन्तरूपस्तु हस्तेदोदशिभर्युतः। अनन्तशक्तिसंवीतो गरुडस्थश्चतुर्मुखः॥ दक्षिणे तु गदाखड्गौ चक्रं वज्राङ्कृशे शरः। शङ्कः खेटं धतुः पद्मं दण्डपाशौ च वामतः॥ इति

१०२-१०५ । अत्र त्रैलोक्यमोहनस्य पोडशानां भुजानां चतुर्दशस्र यथोक्तान्यस्त्राणि करहये योगसुद्रेति वर्त्तुलार्थः । श्रङ्की योगेन पर्वतमभिधत्ते । दित्तणे पुण्डरीकात्तः पूर्वे नारायणः स्मृतः।
पश्चिमे (स्याद् ? स्यात्त्र)गोविन्द उत्तरे मधुसूदनः॥१०६॥
ईशाने स्थापयेद् विष्णुमाग्नेय्याञ्च जनार्दनम्।
नैक्ट्रित्ये पद्मनाभञ्च वायव्यां माधवं तथा॥१०७॥
केशवं मध्यतः स्थाप्यमथवा वासुदे(वं करम् ? वकम्)।
सङ्गर्षणप्रयुम्नो चानिरुद्धञ्च यथाक्रमम्॥१०८॥
जलशायी तथा प्रोक्तो दशावतारसंयुतः।
शूकरश्चाप्रतः स्थाप्यः सर्वदेवमयः शुभः॥१०६॥
श्वि विष्णुवितनम्।
प्रतीहारांस्ततो वन्त्ये श्रष्टौ चतुर्षु दिन्तु च।

प्रतीहारांस्ततो वच्ये श्रष्टो चतुर्षु दिन्नु च। तस्यानुक्रमरूपश्च लच्चयेद् यस्य यादृशम्॥११०॥ वामनाकाररू(१ १ पा)श्च कर्त्तव्याः सर्वतः शुभाः। तर्जनीशङ्खचकं चेदं प्राग् दिन्नणक्रमात्॥१११॥ (द १ च)ण्डाभिधानकः प्रो(का शस्त्रा १ क्तोऽस्या)पसव्ये

प्रचण्डकः।

वामे चण्डः प्रकर्त्तव्यः प्रचण्डो दक्तिणे तथा॥ १९२॥

१०६। 'गोविन्दः पश्चिमे स्थाप्य' इति रूपमण्डने (३ अ० ६३ श्लो०) पाठः।

१०८। 'केशवो मध्यतः स्थाप्यो वाछदेवोऽथवा बुधैः।

सङ्क्षणो वा प्रद्युक्तोऽनिरुद्धो वा यथाविधि ॥' इति रूपमण्डने पाटः।

११०। यस्य प्रतीहारस्य यादशमनुक्रमरूपं भवेत् , तस्य तादशमनुक्रमरूपं रुक्षयेत् , वध्यमाणरुक्षणत इत्यर्थः । अनुक्रमः हस्तेषु वामदक्षिणादिक्रमेण ऊर्द्याधःक्रमेण वास्नाणां सन्निवेशपरिपाटी । रूपम् आकृतिः ।

१११। 'तर्जनीं शङ्खचके च दण्डं प्राग् दक्षिणक्रमात्' इति स्यात्। एवमेच रूपमण्डने पाठः (३ अ० ६८ श्लो०)।

११२ । 'अपसन्ये प्रचण्डक' इत्युक्त्यैव सन्ये चण्डक इति लभ्यते ; एवञ्च 'वामे चण्डः' इत्याचनुवादकमर्द्धं छलार्थम् । यद्वा, सन्यशन्दस्य वामदक्षिणोभयवाचित्वेन अपसन्यशन्दस्यापि

पद्मखड्गं खेटकश्च गदा (तासु ? तेषु) प्रदक्षिणे। विलोमेः पद्मग(मोक्ता ? दयोः) जयो विजयद्वि(णैः ? णे)॥ तर्जनी बाणचापश्च गदा (तासु ? तेषु) प्रदक्षि(णाम् ? णा)। गदाऽपि सन्यतः कुर्याद् धाता तस्माद् विधातृकः॥ ११४॥ तर्जनीपद्मशङ्खश्च गदा (तासु ? तेषु) प्रदक्षि(णं ? णा। सन्यापसन्ययोगेन सुभद्रो भद्र एव च॥ ११५॥

> मूर्तेः प्रमाणगणनां गरुडध्वजस्य ब्रह्मादयोऽमरगणा न हि ते समर्थाः । विश्वस्य पालनविधौ बहुधाप्रकारं रूपाणि यस्य विचरन्ति स पातु विष्णुः ॥ १९६ ॥ इति विष्णुवतीहाराः ।

इति चेत्रात्मजसूत्रभृत्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे देवतामूर्त्तिप्रकरणे विष्णुशास्त्रप्रामशिलापरीचादिभेदाधिकारो नाम पञ्चमोऽध्यायः॥ ४॥

तथात्वाचण्डो वा दक्षिणे प्रचण्डो वेति भ्रमः शिष्याणां मा भृदित्यसन्दिश्धार्थमुत्तराईमिति ज्ञातन्यम् ।

११३। विलोमेः पद्मगद्योरिति ; जयस्य वामोध्यांदिहस्तेषु क्रमात् पद्मं खड्गः खेटकं गदा चेत्यायुवानीति पूर्वार्धस्यार्थः। ततश्चेषामायुवानां पद्मगद्योवेंलोम्येन विजयस्याऽऽयुवं भवेत् इत्युत्तरार्धस्यार्थः, वैलोम्यञ्च पूर्वं गदायाः पश्चाच पद्मस्य सन्निवेशादिति ज्ञेयम्। एवज्च 'विलोमेः पद्मगदयोविजयो जयदक्षिणे' इत्येवोचितः पाटः।

११४-११५ । अनयोरिं गदाया एव सन्यापसन्ययोगेन न्यवस्थेति द्रष्टन्यम् ।

## षष्टोऽध्यायः

शुक्काम्बरधरं देवं शुक्कमाल्यानुलेपनम् । जटाभारसमायुक्तं बालेन्दुकृतशेखरम् ॥ १ ॥ त्रिलोचनं सौम्यमुखं कुण्डलास्यमलङ्कृतम् । दिव्यदेहं महाकायं नवयौवनमण्डितम् । महाभुजं महोत्साहं वरदाभयपाणिनम् ॥ २ ॥

इति सद्योजातः।

१-२ । पञ्चमाध्याये चैष्णवे अशेषविशेषा विष्णुमूर्त्तीरभिधाय शिल्पिक्रियाऽविषयमिष शिलाचकं प्रसङ्गतो लक्षयित्वा षष्टे अध्याये अवसरप्राप्तं शैवं लक्षयन् आदौ सद्योजातमाह— शुक्काम्बरधरमिति । इतः प्रभृति द्वितीयान्तानां पदानां 'क्वर्यादि'ति वा 'कारयेदि'ति वाऽध्या- हतिक्रययाऽन्वयः कार्यः । सर्वाश्चेता मूर्त्तयः शिल्परक्षे ध्येयत्वेन निरूपिताः । तन्मतमनुहरद्विस्तु 'ध्यायेदि'त्यध्याहतिक्रययाऽन्वयः समाधेयः । प्रथमाघोरच्यतिरिक्तास्त सदाशिवान्तास्वास्त मूर्त्तंषु अस्या इदं लक्ष्मणमित्यत्र पुष्पिकेव केवलं प्रमाणम् ।

शिल्परत्ने—सद्योजातवामदेवाघोरतत्पुरुषाणां समासतः श्लोकद्वयेन वर्णनमुपळभ्यते । तथाच तत्र 'अथ सद्योजातादिमूर्त्तयः' इत्युपक्रम्य—

> सद्यो वेदाश्चमालाभयवरदकरः कुन्दमन्दारगौरो वामः काश्मीरवर्णोऽभयवरद्परश्वश्चमालो विलासी । अश्चस्यग्वेदपाशाङ्क्षश्चमरुकखट्टाङ्गश्चलान् कपालं विश्राणो भीमदंष्ट्रोऽञ्चनरुविरततुर्भीतिदश्चाण्यघोरः ॥ विद्युदवर्णोऽय वेदाभयवरदकुठारान् दघत् प्रुषाल्यः प्रोक्ताः सर्वे त्रिनेत्रा विश्वतमुखवतुष्काश्चतुर्बाह्वश्च । मुक्तागौरोऽभयेष्टाधिककरकमलोऽघोरतः पञ्चवक्त्-स्त्वीशो ध्येयोऽम्बुजन्मोद्भवसुरिषुरुद्धेश्वराः स्युः शिवान्ताः ॥

> > ( शि० ड० २३ अ० २०२-२०३ श्लो० )

इत्युपनिवद्धम् । एतेनैतन्मते अघोरोऽष्टभुजः शिष्टाश्चतुर्वाहव इत्यायाति । प्रकृते विप्रवद-मानेष्वय्यायुधनामछ संवदत्येवाघोरस्याष्टभुजत्वम् । आयुधानुमितमितरेषां द्विकरत्यन्तु साकरमवकरो वेति विद्वद्वभिर्विभावनीयम् । रक्ताम्बरधरं देवं रक्तयज्ञोपवीतिनम्। रक्तोष्णीषं रक्तनेत्रं रक्तमाल्यानुलेपनम् ॥ ३ ॥ जटाकृतचन्द्रदेवं त्रिनेत्रं तुङ्गनासिकम्। महा(रक्तं?वक्त्ं) महाबाहुं खड्गखेटकधारिणम् ॥ ४ ॥ रक्तास्यं रक्तनयनं रक्तकुण्डलधारिणम्। रक्तालङ्कारसंयुक्तं स(र्वार्शि)भरणभूषितम् ॥ ५ ॥

इति वामदेवः।

दंष्ट्राकरालविकटास्यं सर्पशीर्षं त्रिलोचनम्। रुण्डमालाधरं देवं सर्पकुण्डलमेव च ॥ ६ ॥ भुजङ्गकेयूरधरं सर्पहारोपवीतिनम् । योनिशं (१) कटिसूत्रश्च वृश्चिकामालिका गले॥ ७॥ नीलोत्पलदलश्याममतसीपुष्पसन्निभम्। पिङ्गभ्रपिङ्गजटिलं शशाङ्गकृतशेखरम्॥ ८॥ तत्तकं पुष्टिकञ्चेवं पादी च नृपुरी कृती(?)। अघोरस्य स्वरूपन्तु कालरूपमिवापरम् ॥ ६॥ महावीर्यं महोत्साहमष्टवाहुं महाबलम्। लासयन्तं रिपुवलं निवेशो यत्र भूतले ॥ १०॥

<sup>&#</sup>x27;दंष्ट्राकरालवदनम्' इत्येवं कृते छन्दोहानिः पुनरुक्तिश्च परिहते भवतः । रण्डं कबन्धः, 'कबन्धो रण्डमुच्यते' इति हारावली ।

योनिशमिति दुरूहार्थस्यास्य पदस्य पाठान्तरमनुसन्धेयम् । वृश्चिकेति दीर्घत्वं छन्दःसौन्दर्यार्थम् ।

८। अतसीति क्षुमापुष्पं नीलवर्णम्।

९। तक्षकमिति। अत्र 'तक्षकः पुष्टिकश्चैव पादयोर्नू पुरी कृतौ' इति सिख्यार्थकः सम्भाव्य-मानः पाटः । पुष्टिक इति सर्पविशेषस्य नाम, तक्षकः प्रसिद्धः ।

१०। निवेशो यत्र भूतले इति। यत्र भूभागे देवस्य निवेशः स्थितिस्तत्र रिपुबलं त्रासयन्तमित्यर्थः।

खट्टाइं (चक ? च क)पालञ्ज खेटकं पाशमेव च।
वामहस्तेषु कर्त्तव्यं (हस्तानां(?)शस्त्राणां) च चतुष्टयम् ॥११॥
त्रिशूलं परशुं खड्गं (चण्डं (?) चकं) चैवारिमर्दनम्।
दिच्चणेषु करेषु स्यादेतच्छस्त्रचतुष्टयम् ॥ १२ ॥
हत्यधोरः।
पीताम्बरधरं देवं पीतयज्ञोपवीतिनम्।
मातु(लि?लु)ङ्गं करे वामे अच्तसृत्रञ्ज दिच्चणे॥१३॥
इति तत्युष्यः।
शुद्धस्फटिकसङ्काशं जटाचन्द्रविभृषितम्।

ज्यत्तं दत्ते तिशूलश्च वामहस्ते कपालिनम् ॥ १४ ॥ इतीशः । कपालमालिनं श्वेतं शशाङ्कतशेखरम् ।

कपालमालिन श्वत शशाङ्गकृतशखरम् । व्याद्यचर्मधरं भद्रं नागेन्द्रासनभूषितम् ॥ १५ ॥ त्रिशूलं चाच्तसूत्रञ्च कारयेदिचाणे करे । कपालं कुण्डिका पाशं योगमुद्रा करद्वये ॥ १६ ॥ इति मृत्युष्त्रयः ।

एकवक्त्रं त्रिनेत्रं च शशाङ्ककृतशेखरम्। बृहद्भालकपालं च कण्ठग्रीवासुशोभितम्॥ १७॥ चतुर्भुजं महाबाहुं शूलपङ्कजधृत्करम्। दिव्यरूपधरं देवं वरदाभयपाणिकम्॥ १८॥

इति विजयः।

चतुर्भुजं महाबाहुं शुक्काचिपाणिपादकम्। पुस्तकाभयहस्तश्च वरदाचं द्विलोचनम्॥ १६॥

इति किरणाज्ञः।

१६ । कुण्डिका कमण्डलुः । योगसुदा सुदाविशेषः । तत्स्वरूपं श्रीतत्त्वविन्तामणौ षोडशप्रकाशे दृष्टन्यम् ।

१९। वरदाक्षमिति वराक्षसृत्रकरमित्यर्थः।

ज्वलत्पावकसङ्काशं खड्गहस्तं त्रिशूळिनम्। महाक्रोधधरं देवं भयत्तत्तं (?) महद्भयम्॥ २०॥ इत्यघोरः (१)।

चित्रचन्द्रधरं (सूत्रं ? चित्रं) चित्रयज्ञोपवीतिनम्। चित्ररूपं महेशानं चित्रेश्वर्यसमन्वितम् ॥ २१ ॥ चतुर्वाहं चैकवक्तं सर्वालङ्कारभृषितम्। खड्गचापशिरःखेटं शशाङ्ककृतशेखरम् ॥ २२ ॥

इति श्रीकण्ठमर्तिः।

बिलोचनं चतुर्वाहुं गुक्कनेतं करद्रयम्। दत्ते पाणौ च संपूर्णं चामृतं च रसं पिवेत् ॥ २३ ॥ अत्तसूत्रं तथा वामे महादेवमुमार्चितम्। रुद्रमेकादशं प्रोक्तं महदैश्वर्यकारकम् ॥ २४ ॥

इति महादेवः।

पद्मासनशिवच्छायां योगासनकरद्वयम् । पञ्चवक्त्(भ ? म)यं शक्तिशूलखटुाङ्गधृत्करम् ॥ २५ ॥ भुजङ्गमत्तसूतं च डमरं मातु(छि ? लु)ङ्गकम्। इच्छा ज्ञानं(कलावित्य ? क्रिया चेति) तिनेत्रं ज्ञानतार्णवम् ॥२६॥ इति सदाशिवः।

अर्द्धनारीश्वरं वच्य उमादेहार्घधारिणम् । वामाङ्गे च स्तनं कुर्यात् कर्णे वै तालपत्रकम् ॥२७॥ व्यालका वामकणें तु दित्तणे कुण्डलं स्थितम्। मुकुटाग्रे च माणिक्यं जटाभारं स्वद्त्तिणे॥ २८॥

२८। व्यालकेति यथाश्रृतपाठे शाब्द्ऋमादार्थक्रमस्य बलवस्वाद दक्षिणे कर्णे व्यालका **ब्यालाः** सर्पाः वामे च कुण्डलमित्यर्थः ।

श्रर्धं तस्य(त्रयो रूपः(?) स्त्रिया रूपं) सर्वाभरणभूषितम् । पुरुषं दक्तिणे भागे कपालकिटमेखला ॥ २६ ॥ त्रिशूलं चाक्तसूत्रञ्च दक्तयोः करयोस्तथा । कमण्डलुं दर्पणञ्च गगोशं (व्याप्य ? वाम) उच्यते ॥३०॥ इत्यर्द्धनारीश्व(रौ?रः) ।

उमामहेश्वरं वच्य उमया सह शङ्करम् । मातु(लि?्लु)ङ्गं त्रिशूलञ्च विश्व(ते?तं) दिचणे करे ॥ ३१ ॥ अध(स्तब्दषभं?स्तादृषभं) कुर्यात् कुमारञ्च गणेश्वरम् । भृङ्गिरीटं तथा कुर्यान्नियमानृत्यसं(स्थिता?स्थितम् ) ॥३२॥ इत्यमामहेश्वरौ।

कृष्णशङ्कर(ततोशमतो) वच्ये कृष्णा(थेंनस्तु १ र्ह्वेन तु) संयुतम्। कृष्णार्थे मुकुटं कुर्याज्जटाभारश्च दिच्चणे ॥ ३३ ॥ कुण्डलं दिच्चणे भागे वामे मकरकुण्डलम् । अन्तमाला त्रिशूलश्च चक्रं वे शङ्कमेव च ॥ ३४ ॥ (इत्यश्क्षति) कृष्णशङ्करः।

पद्मशक्तिखेटशङ्कं मूर्त्ति(ः?) स्यात् कृष्ण(तार्त्तिकः?कार्त्तिकी)। (इत्य१इति) कृष्णकार्त्तिकेयः।

पद्मशङ्खध्वजाचिह्नं ताच्यांरू(ढों?हं) गरुडध्व(जः?जम् )॥३४॥

'वाहकि दक्षिणे कर्णे वामे कुण्डलमादिशेत'

( मत्स्य० २६० अ० ३ श्हो० )

इति मत्स्यपुराणीयपद्यार्द्धमिष अनुप्राहकपक्षे पदं निद्धाति । एतेन—'कणं चे तालपत्रकिमि'ति पूर्वश्लोकीयपादं सम्पातायातिमिति सम्भाव्यते । 'व्यालका' इत्यत्र 'बालिके'ति कल्प्यमान-पाठे बालिका कर्णभूषणम् , ततश्च वामकर्णे तालपत्रं बालिका चेति कर्णभूषणद्वयम् । एवख्च शब्दक्रमेणैवार्थो भवति ।

३२ । श्रुङ्गिरीट इति शिवानुचरस्य नाम ।

शिवनारायणं वच्ये सर्वपापप्रणाशनम् ।
वामार्खे माधवं विद्याद्दिलणे श्रूलपाणिनम् ॥ ३६ ॥
वाहुद्वयञ्च कृष्ण(ञ्चश्च्य) मणिकेयृरभूषितम् ।
शङ्खनकधरं शान्तमारक्ताङ्ग(लीशिले)विश्वमम् ॥ ३७ ॥
चकस्थाने गद(ां)वाऽपि पाणौ दद्यादधस्तने ।
शेषं वा दिल्लणे दद्यात् कट्यर्धं भूषणोज्जवलम् ॥ ३८ ॥
पीतवस्त्रपरीधानं चरणं मणिभृषितम् ।
दिल्लणार्धजटाभार(मर्धं दुष्कृतशमर्खेन्दुकृत)लज्लणम् ॥ ३६ ॥
भुजङ्गहारवलयं वरदं दिल्लणं करम् ।
दितीयं चापि कुर्वीत त्रिश्लवरधारिणम् ॥ ४० ॥
व्यालोपवीतसंयुक्तं कट्य(र्धं कृतश्चें कृत्ति)वाससम् ।
मणिरत्रेश्च संयुक्तं पादं नागविभूषितम् ॥ ४१ ॥

इति शिवनारायणः।

एकपीठसमारूढं तनु(त्येक१त्तय)निवासिनम् । पड्(वक्त्रञ्च १ भुजञ्च) चतुर्वक्त्रं सर्वलक्षणसंयुतम् ॥४२॥ अक्तसूत्रं तिशूलञ्च गदाञ्चेव तु दक्षिणे । कमण्डलुञ्च खट्दाङ्गं चक्रं वामभुजे तथा ॥ ४३ ॥ इति ह(रो१रि)हर(पो१पि)तामहः ।

३८। 'शेषं वा दक्षिणे दद्यादि'त्यत्र 'शह्नः' चैवोत्तरे दद्यादि'ति सत्स्यपुराणे (२६० अ०, २४ श्लो०) पाठः।

४२ । द्वाचत्वारिंशश्चोकात्त्रिचत्वारिंशश्चोकं यावदेकं हरिहरपितामहलक्षणम्, पुनश्चतु-श्चत्वारिंशश्चोकात् पर्चत्वारिंशश्चोकं यावदन्यतः हरिहरपितामहलक्षणमिति ; किमभिसन्धान-मूलेयं लक्षणद्वयीति नावधारयामः । न चैका पुष्पिकेव खपुष्पायतामिति वाच्यम् ; उभयो-

चतुर्वक्तमध्वाहुं चतुष्कैकिनवासिनम्। चढ्दा(१)मुखगतः कार्यः पद्महस्तो दिवाकरः॥ ४४॥ खट्टाङ्गिलशूलहस्तो रुद्रो दिचाणतः शुभः। कमण्डलुश्चाच्चसूत्रमपरस्थः पितामहः॥ ४५॥ शङ्खचक्रथरो हरिवीमे चैव तु संस्थितः। एवं विधेय(१)कर्त्तव्यं सर्वकामफलप्रदम्॥ ४६॥ हति (सूर्य१)हरिहरपितामहः।

षड्भुजश्च चतुर्वक्तं सर्वाभरणभूषितम् । कमण्डलुश्चाच्चसृत्रमुभयोः कमलधृत्करम् ॥ ४७ ॥ मणा(१)लोर्द्वं युग्महस्ते कर्त्तव्ये शुभलच्चणे । सर्वाभरणसंयुक्तं सर्वकामफलप्रदम् ॥ ४८ ॥ इति चन्द्राङ्कपितामहः ।

लेलिहन्तं दंष्ट्राकरालं चण्डभैरवमुत्तमम्। एकवक्त्रं शूलहस्तं खड्गशक्तिशराङ्गुशम्॥ ४६॥ वरदं दक्तिणे ज्ञेयं खट्टाङ्गं खेटकं तथा। चापं तथाऽभयं चैव कपालं वामहस्तके॥ ५०॥

र्छक्षणयोभिन्नतयैकस्य वस्तुनः प्रतिपादकत्वानुपपत्तेः। तस्माद द्वितीयहरिहरपितामहरूक्षणे 'दिवाकर'पददर्शनात् सूर्यहरिहरपितामहस्येदं रूक्षणिमिति निश्चिनुमः। 'तनुत्रयनिवासिनिम'ति सम्भाव्यमाने पाठे एतेषां पृथङ्मूर्त्तयः कर्त्तव्या इत्यर्थः।

४४। चतुर्वक्त्मिति द्वितीयान्तपदानामन्वयो दुर्घटः। चतुष्केकिनवासिनमिति, एकिस्मिन् चतुष्कोणे स्थाने चतुष्कोणचत्यासने वा समासीनम्। ऋद्वामुखगत इति, रुद्दस्य दक्षिणे, हरेवामे, पितामहस्य पश्चिमे सन्निवेशदर्शनादयं पूर्वदिक्स्थ इत्यायाति, क्वचित्तदर्थयोतकिमदं पदं स्यादनर्थकं वेति स्थीभिभांव्यम्।

४६ । द्वितीयार्ढे 'एवंविघोऽयं कर्तव्यः सर्वकामफलप्रदः' इति स्यात् । ४७-४८ । चन्द्राङ्कपितामहोऽतुसन्धेयस्वरूपः ।

द्वाभ्यां वै गजचर्म स्यान्मुण्डमालाविभूषितम् । (इदःशईह)शं कारयेत् प्राज्ञश्चग्डभैरवमुत्तमम् ॥ ५१ ॥ इति चण्डभैरवः।

विरूपात्तस्ततः खड्गं शूलं डमरुमङ्गुशम्। सर्पं चकं गदामत्तसूत्रं बिश्नत् कराष्टके ॥ ५२ ॥ खेटं खट्टाङ्गशक्ति(श्च?श्च) परशुतर्जनीघटम्। घण्टाकपाल(क्रीं?को) चेति (वामार्धां?वामोध्वी)दिकराष्टके ॥५३॥ इति विरूपातः।

ज्यम्बकोऽपि दधचकं डमरुं (मुद्रं ? मुद्गरं) शरम्। शूलाङ्कुशाहिजाप्यश्च दत्तोध्वीदिकराष्ट्रके ॥ ५४ ॥ गदाखट्वाङ्गपात्राणि कार्मुकं तर्ज(नी ? नीं) घटम्। परशुं पट्विशं चैव वामोद्धीदिक्रमेण वै॥ ५५ ॥

कार्यो हरिहर(स्या१श्चा)पि दिन्नणार्न्दे सदाशिवः। वामार्न्दे च हृषीकेशः श्वेतनीलाक्च(तिः१ती) कमात्॥ ५६॥ व(रं१र) त्रिशू(लं१ल) चक्राब्जधारिणो बाहवः कमात्। दिन्तिणे वृष(भे१भः) पार्श्वे वामे विहगराडिति॥ ५७॥ इति हरि-हरपूर्तिः।

क्र(ष्णा१णण)शङ्करसंयोगाद् द्वालिंशद्भेद-(मर्जयः १ मूर्त्तयः)। नोदिता प्रन्थवाहुल्याज् (ज्ञेयादियार्णवा१) बुधैः॥ ५८॥

५४-५५ । अहिजाप्यमिति अहिः सर्पः जाप्यं जपसाधनमक्षस्त्रमिति यावत् । गदा-ृंसदुगङ्केति । पात्रं नृकपालम् । एतेनायं घोडशभुज इति सिद्धम् । पूर्वोक्तो विरूपाक्षोऽपि तथा ।

अथ लिङ्गानि

## अष्टलोहानि लिङ्गार्थे स्वर्णं रौप्यञ्च ताम्रकम्। कांस्यपित्तलवङ्गानि नागं लोहं तथाऽष्टमम्॥५६॥

[ धातुष्टिङ्गमानम् ] एकाङ्गुळाद् धातुमयं यावदष्टाङ्गुलोदयम् । एकैकस्याङ्गुळस्याष्टौ लिङ्गान्यष्टौ ततः पुनः॥६०॥

५९। अथ लिङ्गान्याह—अष्टलोहानीति। एतेऽष्टौ धातव एवाष्टलोहनाझाऽभिधीयन्ते लोहशब्दस्य धातुपर्यायेऽन्तःपातात्। तत्र वङ्गं रङ्गापरनामा धातुविशेषः, नागं सीसकम्। लिङ्गफलान्युक्तानि रूपमण्डने (अ०४, श्लो०३७-४१)।

> स्थिरलक्ष्मीप्रदं हैमं राजतञ्जेव राज्यदम् । प्रजावृद्धिकरं ताञ्चं वाङ्गमायुर्विवर्धनम् ॥ विशेषकारकं कांस्यं पित्तलं भुक्तिमुक्तिदम् । सीसकञ्ज शक्तिङ्गम् आयसं रिपुनाशनम् ॥ अष्टलोहमयं लिङ्गं कुष्ठरोगश्चयापहम् । त्रिलोहसम्भवं लिङ्गं महरोगश्चयापहम् ॥ आयुष्यं हीरकं लिङ्गं भोगदं मौक्तिकोद्धभवम् । खलकृत् पुष्परागोत्थं वेहूर्यं शत्रुमदंनम् ॥ श्रीप्रदं पद्मरागञ्ज इन्द्रनीलं यशःप्रदम् । लिङ्गं मणिमयं पुष्ट्ये स्फाटिकं सर्वकामदम् ॥ इति ।

शिल्परत्नेऽपि प्रायेणेवमेव फलानि । (शिल्प० उत्तरभाग० अ० १, इलो० ३८-४१)। ६०। एकाङ्गुलादिति । धातुमयानि लिङ्गानि एकाङ्गलादारभ्य यावदद्याङ्गुलमुक्ततानि स्युः। एवञ्चाष्टो लिङ्गानि भवेयुः, ततः पुनरेकैकस्याङ्गुलस्याष्ट्रो लिङ्गानि भवेयुः, स्वर्ण-रोप्यादिभेदेनेत्यर्थः, इति व्युत्क्रमेण व्याख्येयम् । तथा च एकाङ्गलादद्याङ्गुलान्तानि स्वर्ण-लिङ्गान्यष्टो, एवं राजतानि एवं ताम्राणीत्यादि । यद्वा एकेकस्य अङ्गलस्याष्ट्रो लिङ्गानीति वक्ष्यमाणमनोद्दरादिसंज्ञाभेदेनेत्यर्थः, तथाच एकाङ्गलादद्याङ्गलान्तानि मनोद्दरलिङ्गान्यद्यो एवं श्रीमुखलिङ्गानीत्यादि । अत्र च पक्षे अविशेषाद वक्ष्यमाणेषु शैलदारवादिलिङ्गेष्वण्येवं भेदस्याऽऽवश्यकत्वेनास्योगलक्षणपरत्वं व्याख्येयम् ।

यद्वा, तृतीयपादे 'एकेकस्याङ्गल्यस्यद्धयो' इति कृतश्चद्धिः पाटः। ऋदिर्वृद्धिरिति नार्थान्तरम्। तथाच एकाङ्गलादारभ्य एकेकस्याङ्गलस्य वृद्धाः लिङ्गान्यष्टौ भवन्ति। शिल्परक्षे अङ्गुलीनां वृद्धेस्तारतम्यतो लौहलिङ्गस्य द्वैविध्यमुक्तम्। तथाच—

### [ घातुलिङ्गनामानि ]

(१)मनोहरं (२)श्रीमुखञ्च (३)रुद्रतेजो(४)महोत्सवम्।

(४)आनन्द्ञ (६)सुवस्त्राख्यं (७)स्त्रीपुं जं (८)नन्दिवर्धनम् ॥६१॥ [ धातुल्क्षे विशेषः ]

(लोह?लोहं) मिश्रं न कर्त्तव्यं स्वमा(तं योनि?त्रयोनि)संयुतम्।

[रतलिङ्गम्]

कर्त्तव्यं धातुलिङ्गस्य प्रमाणेन हि रत्नजम् ॥६२॥

इति घातुरत्निळङ्गानि।

अष्टाङ्गुलं समारभ्य (द्विद्वय ? वाष्टा )ङ्गुलविवर्धनात् । लौहानि नव लिङ्गानि त्रिहस्तान्तानि कारयेत् ॥ तथाऽष्टाङ्गुलमारभ्य द्विद्वाङ्गुलविवर्धनात् । त्रिहस्तान्तानि लिङ्गानि त्रयस्त्रिकाद्व भवन्ति हि ॥

( उत्तरभाग० २ अ० ५४-५५ श्लो० )

इत्यादो अष्टाङ्गुलवृद्धिभाञ्जि नव लिङ्गानि, अनन्तरञ्च द्विद्वाङ्गुलवृद्धिभाञ्जि त्रयिश्वेशत्संब्यक-लिङ्गानीत्युक्तम् । मानन्त्भयत्रैवाष्टाङ्गुलत आरब्धम् । स्वमण्डनेऽपि अष्टाङ्गुलारब्धमानकानि अष्टाङ्गुलवृद्धिमन्ति नचेव लोहलिङ्गानि । तथाच—

धातोरष्टाङ्गुलं पूर्वमष्टाष्टाङ्गुलवर्धनात् ।

त्रिहस्तान्तं नवेव स्युर्लिङ्गानि च यथाक्रमम् ॥ इति ।

( अ० ४, रलो० ५१ )।

एवञ्च स्वकृतात रूपमण्डनात परकृताच्छिल्परत्नाचान्यादशस्यास्य धातवछिङ्गानां छक्षणस्य मूळमन्यत्र शास्त्रारण्येऽनुसन्धेयम् ।

६१। अष्टानां घातविष्ठङ्गानां नामान्याह—मनोहरिमति। एतानि नामानि नान्यत्रोप-रुभ्यन्ते। एवमुत्तरत्रापि दाहजादिलिङ्गानाम्। शिल्परत्ने अष्टादशिलङ्गनामान्युक्तानि (शिल्प० उ० अ० २, श्लो० १-५ )।

६२। छोहमिति। छोहं घातवं छिङ्गं मिश्रं घात्वन्तरसंयुतं न कर्तव्यम्। यद्यपि धातुष्विपि केचनान्योन्यसंकरजन्मानो वर्तन्ते, अत एव तानुहिश्य निन्दाऽपि श्रूयते—

> मुख्यलोहानि चत्वारि हेमादीनि श्रुमानि हि । पिशाचलोहान्यन्यानि कांस्यादीनीति केचन ॥ इति ।

> > ( शिल्पं ुड० अ० १ ४१-४२ श्लो० )

तथाऽप्यग्रतनमिश्रणच्यावृत्त्यर्थमेतदित्यनुसन्धेयम् । यद्वोत्तरपादे पीठिकालक्षणघटकीभूत'स्वमान्न'-

### [ दारविकक्षमानम् ]

## षोडशाङ्गुललिङ्गञ्च (षोडशा १एकैका)ङ्गुलवर्धनात् । लिङ्गा(ना १न्या)रसह(स्ना १स्ता)न्तमष्टाविंशोत्तरं शतम् । क्रमेण नव लिङ्गानां षट्(का १क)रान्तानि संख्यया ॥६३॥

पदन्यावर्त्तनीयमनेनाऽऽद्यपादेन दर्शितम् , तथाच पीठिका लोहिमिश्रा न कर्त्तन्येति वर्त्तुलोऽर्थः । यद्वा लोहिमिश्रं लोहान्तरिमश्रं लिङ्गमिति शेषः, न कर्त्तन्यम् । एवञ्च यथाश्रुत एव पाठः प्रथमपादे ।

स्वमात्रेति । लिङ्गं स्वमात्रयोनिसंयुतं कर्तव्यम् इत्यन्वयः । स्वमात्रं येन धातुना कृतं लिङ्गं तन्मात्रं तेन कृता योनिः पीठिका तया संयुतं लिङ्गं कुर्यादित्यर्थः, न त्वेकेन धातुना घटिते लिङ्गे धात्वन्तरेण पीठिका कर्तव्येति भावः । तदेतत् सर्वं विशिष्याऽऽह शिल्परक्षे—

> स्वयोनिः पीठिकैव स्याच्छेलादीनामदूषणा । अभावे त्वेष्टकी शैले रत्नजानां हिरण्मयी ॥ राजती ताम्रजा वा स्याच् श्रेष्टमध्याधमकमात् । न्यनैवां परलोहानामिष्टकाभिश्च दारवे ॥ इति ।

> > ( ड० अ० १, ५७-५८ स्हो० )

#### रूपमण्डनेऽपि-

रत्नलिङ्गं द्विधा ख्यातं स्वपीठं धातुपीठकम् । धातुजन्तु स्वयोनिस्थं सिद्धिभक्तिप्रदायकम् ॥ ताम्रजं पुष्परागस्य स्फाटिकस्य तु राजतम् । ताम्रजं मौक्तिकस्यापि शेषाणां देमजं मतम् ॥ इति

( रूप० अ० ४, ४२-४३ स्टो॰ )

एवमुत्तरपादे सम्भविनमर्थं प्रस्वानोऽपि यथाश्रुतः पाठः प्रमाणान्तरानुप्रहाभावादुपेक्षितः। अतिरोहितार्थश्र यथाश्रुतः पाठः। उक्तमर्थं रत्नलिङ्गेऽप्यतिदिशति—कर्तव्यमिति। सन्नप्यन्यत्र रत्नलिङ्गिविषये विशेषो नेह प्रपश्चित इति द्रष्टव्यम्।

६३ । वोडशेति । एवमेव शिल्परत (उ० अ० २, श्लो० ५६ )रूपमण्डनयोः (अ० ४, श्लो० ५२ ) । त्रवर्धस्यास्य पद्यस्य प्रथमार्घे यथोक्तशोधनं विना मध्यमार्घे लिङ्गसंख्या दुरुपपादा । तथाहि येय'मष्टाविशोक्तरं शतम्' इति संख्या श्रूयते सा किं लिङ्गानामुताङ्गुली-नामिति विचार्यमाणे न लिङ्गानामित्यापातत आयाति । कथमिति चेद रसहस्तमवधीकृत्य वोडशाङ्गुलादारभ्य वोडश-वोडशवर्धनेन नवैव लिङ्गानि भवेयुर्न यथोक्तानि । नाष्यङ्गुलीनाम् , यथोक्तसंख्याकाभिरङ्गुलीभी रसहस्तानिष्पत्तेः । तस्मादत्र क्रवित् क्रबिद स्रमः करपनीय

### [ दारविङ्कानामानि ]

(१)मकरेन्दु च (२)मांलक्यं (३)पुष्पं (४)सिद्धार्थकं ततः। (४)दण्डारुयं (६)प्रोरवं (७)काम्यं (८)पुष्पकञ्च (६)फलोद्भवम्॥६४॥

[ लिङ्गोचितवृक्षाः ]

श्रीपणीं शिशुकाशोकः शिरी(ष १ षः) खदिरोऽर्जुनः । चन्द(न १ नः) श्रीफलो निम्बो रक्तचन्दनवीर्यकौ ॥६५॥ कर्पूरो देवदारुश्च स्यन्दनः पारिजातकः । चम्पको मधुवृत्तश्च (हिताश्चागरुडः१हिन्तालश्चागुरुः) शुभः॥६६॥ बिश्राणां स्थाणोद्धारः ।

निर्द्र (णा १ः सु ) दृढा वृत्ता लिङ्गार्थं सौख्यदाय(कः १ काः) । ग्रन्थिकोटरसंयु(क्ता १क्ताञ्) शाखोद्भू(ता १तान् )

परित्यजेत्॥ ६७॥

[ लिङ्गोचितानि गृहाणि ]

निलयं दारुलिङ्गानाम् इष्टकादारुजं शुभम्। शैलजं धातुलिङ्गानां स्वरूपं वाऽधिकं शुभम्॥६८॥

इति दारुजा(ती ? नि)।

[ शैळ्ळिङ्गमानम् ] एकहस्तादिमं लिङ्गं हस्तवृद्धचा नवान्तिकम् । शैलिङ्गस्य मानन्तु हस्त(हितं १ हीनं) न कारयेत् ॥६६॥

इति द्वितीयपादे शुद्धिः कृता । ततश्च षोडशाङ्गुळिछिङ्गमारम्य एकैकाङ्गुळवर्धनादः रसहस्तं याविछिङ्गानि यथोक्तसंख्याकान्येव स्युरिति सर्वमनवद्यम् । 'आरसे'त्यादावाङ् मर्यादायाम् एकाङ्गुळोनरसहस्तान्तमित्यर्थः, एवमेवाष्टाविंशोत्तरशतसंख्या स्यात् । मध्ये शुद्धिस्तु प्रास्ताविक्येव ।

- ६४। नवानां लिङ्गानां नामान्याह—मकरेन्दु चेति।
- ६९। लिङ्गबृक्षानाह—'श्रीपर्णी'त्यादि 'हिन्तालश्चागुरुः ग्रुभः' (६६) इत्यन्तेन । 'स्यन्द्न' इत्यत्र 'चन्दन' इति प्रामादिकः पाठो रूपमण्डने ( अ० ४, श्लो० ९६ )।
- ६९ । शैछ**छिङ्गमानमाह—एके**ति । एकहस्ततो नवहस्तान्तं शैछछिङ्गं कुर्यात् ।

# हस्तादिपादबृद्धचा च (भयितं ? त्रयितं)शत् क्रमेण वै । लिङ्गानि (न च ? नव) हस्तान्तं—

७० । पूर्वोक्तानां नवानां लिङ्गानां निर्माणक्रमेण त्रयश्चिंशस्त्वमाह—हस्तादीति । 'हस्तहीनं न कारयेदि'त्युक्तत्वादेकहस्तमारभ्य एकहस्तं सपादहस्तं सार्द्धहस्तं पादोनद्विहस्त-मित्यादिक्रमेण पादशो वर्द्धितानि लिङ्गानि नवहस्तं यावत् त्रयश्चिंशत्संख्यकानि भवन्तीत्यर्थः । क्यमण्डने—

> हस्तादि नवहस्तान्तं शेळं लिङ्गं विधीयते । हस्तबृद्ध्या नवैव स्युर्मध्ये बृद्धिर्यहच्छया ॥ ( अ० ४, ऋो० ५३ )

इति हस्तादिनबहस्तान्तं लिङ्गमानं नियम्य या चेह पादबृद्धिरुक्ता तत्रौदासीन्येन याद्यच्छिकवृद्धि-स्तत्र प्रतिपादितेति ज्ञेयम् । शिल्परक्षे पुनः—

(सप्त १ एक)हस्तोचमारभ्य पादवृद्धा तु पूर्ववत् । श्रेष्ठानि नवलिङ्गानां त्रयस्त्रिंशदुदाहृतम् ॥

( ड० स० २, श्लो० २४-२५ )

इत्यनेन प्रकृता पादवृद्धिः समर्थिता दृश्यते ।

लिङ्गमानं तावत् नवधा भवेत् । तथाच-

लिङ्गं गर्भगृह(१)द्वार(२) स्तम्भा(३)घिष्ठान(४)किष्कुभिः (५)। ताल(६)मानाङ्गुलै(७)श्चापि तथा मात्राङ्गुलै(८)रपि॥ यजमानोचमानेन (९) चैवं नवविधं स्मृतम्॥ इति।

( शिल्प॰ ड॰ अ॰ २, श्लो॰ १३ )।

क्रचित् सप्तधेत्यपि । तथाच-

गर्भगेहप्रमाणञ्ज द्वारमानं तथैव च । स्तम्भञ्ज कालमानञ्ज हस्ततालाङ्गुलं तथा ॥

लिङ्गमानं ध्रवं सप्तः । (काश्यपः अः ४९, श्लोः ६९-७०)

इति । इह तु त्रिधा लिङ्गमानमुक्तम् । तत्र मानाङ्ग्लेन पूर्वमुक्तं प्रासादगर्भमानाभ्यामिदानी-मुच्यते । प्रासादमानेन लिङ्गमानकथनस्यायमभिप्रायः—एवं हि तन्त्रयुक्त्या लिङ्गमानं लिङ्गोचितप्रासादमानञ्जोक्तं भवतीति । तदुक्तं मातस्ये—

> प्रासादस्य प्रमाणेन छिङ्गमानं विधीयते । छिङ्गमानेन वा विद्यात् प्रासादं द्युभछक्षणम् ॥ इति । ( सत्स्य० अ० २६३, स्टो० २ )।

## [ शैळिळिङ्गनामानि ]

(१)श्रीभवं (२)(नु १ृत्)द्भवं (३)भवम् ॥७०॥ (४)भयहृत् (४)पाशहरणं (६)पापहस्तेज उच्यते । ततः परं (७)महातेजा (५)परापर(६)म(खे १ हे)श्वरम् ॥७१॥ (१० शेखरश्च (११)शिवं (१२)शान्तं (१३)मनोह्नादकरं ततः । (१४)स्द्रतेजः (१४)सदात्मज्ञं (१६)वामदेव (१७)मघोरे(१५)श्वरम् ॥७२॥ (१६)तत्पुरुषं (२०)तथेशानं (२१)मृत्युञ्जय(२२)विजयकमात् । (२३)किरणान्च(२४)महोरास्त्रं (२४)श्रीकण्ठं (२६)मुनिवर्धनम् ॥७३॥

[ प्रासादमानेन लिङ्गमानम् ]

(२७)पुण्डरीकं (२८)सुवक्ता्ख्यम् (२६)उमातेजं (३०)विश्वेश्वरम्।

(३१)त्रिनेतं (३२)त्र्यम्बकं चैव (३३)महाकालञ्च नामतः ॥७४॥

हस्तमानं भवेछिङ्गं वेदहस्ते सुरालये।
(ये १ ज्ये)ष्ठलिङ्गन्तु (वेदेशं १ वेदांशे) षट्त्रिंशे नवहस्तकम्॥७५॥
पञ्चादिभूतवेदा(न्तं १ न्ते) प्रासादे हस्तसंख्यया।
मध्यमं पञ्चमांशेन हस्तादिनवहस्तकम्॥७६॥
रित्यादि(१)युगलं चान्ते हस्तसंख्या शिवालये।
षडंशेन प्रकर्त्तव्यं हस्तादि (भव १नव)हस्तकम् ॥७९॥

'अतिकोमछमेकतोऽन्यतः सरसाम्भोरुहवृन्तकर्कशम्'।

७६ । प्रासादमानस्यावधिमाह—पञ्चादीति । पञ्चसंख्याया आदिः पञ्चादिः चतुः-संख्येत्यर्थः । तथा च चतुर्हस्ततो भूतवेदान्ते पञ्चचत्वारिंशद्धस्तमिते प्रासादे हस्तसंख्यया छिङ्गं स्थाप्यमित्यर्थः । 'हस्तमानं भवेछिङ्गम्' इत्युक्तत्वादेवमनार्जवेन व्याख्यातम् ।

७७। 'रित्यादियुगल'मित्ययं दुर्ग्रहार्थः पाठः। यच समानतन्त्रे रूपमण्डने 'कृत्वा द्वियुगलम्' ( अ० ४, श्लो० ६२ ) इति पाठः सोऽपि दुर्जैयप्रकृतीपयोग इत्युपेश्चितः।

किन(ष्टा ये ? ष्टज्ये?)ष्टलिङ्गेषु मध्यमामध्यमेषु च । प्रासा(द?दाः)कन्यसे (यष्टां ?ज्येष्टाः) सीमा-(न ?मान)मिदं स्मृतम् ॥७८॥

[ गर्भगेहमानेन छिङ्गमानम् ]

गर्भे पञ्चांशके त्र्यंशे (न्यष्टे १ ज्येष्ठ)लिङ्गन्तु मध्यमम् । नवांशे पञ्चभागे (स्याद्धमिर्थं १ स्याद्धभिर्धं) कन्यसोदयम् ॥७६॥ धातुजे रत्नजे चैव शम्भुवाणे च (दारुणे १ दारवे) । एहं न्यूनाधिकं प्रोक्तं वक्तृलिङ्गे(षु १ च) पार्थिवे ॥८०॥

७९। इदानीं गर्भगेहमानेन लिङ्गमानमाह—गर्भ इति। पञ्चभागीकृतस्य गर्भगेहस्य त्र्यंशेन परिमितं लिङ्गं न्येष्ठं भवेत्, एधं नवधा कृतस्य तस्य पञ्चांशेन मध्यमम्, द्विधा कृतस्य च तस्यार्द्धंन कनिष्ठमित्यर्थः। मात्स्ये—

भागार्धेन तु यहिङ्गं कार्यं तिदृह शस्यते । पञ्चभागविभक्तेषु त्रिभागो ज्येष्ठ उच्यते । भाजिते नवधा गर्भे मध्यमं पाञ्चभागिकम् ॥ इति ( अ० २६३, श्लो० ७-८ )

गर्भगृहस्वरूपमाह समराङ्गणसूत्रधारे— शालानां यत् पुनर्मध्यं वापी पुष्करिणी च सा । संख्ना ( चा ? सा )पि यस्य स्यात् तद्र गर्भगृहमुच्यते ॥ इति । ( अ० १८, श्लो० २० ) ।

तन्सानन्तु—

प्रासादस्य त्रिभागैकं सप्तभागानलांशकम् । विशेषादः गर्भगेहस्य विस्तारं प्राहः काश्यपः ॥ इति । (शिल्प० पूर्व० अ० २१, श्लो० ५)।

८०। यथोक्तमानस्य क्वचिद् विपर्ययोऽपि भवतीत्याह—वक्त् छिङ्गे चेति। पार्थिवे वक्त् छिङ्गे इति सम्बन्धः। वक्त् छिङ्गे छिङ्गविशेषः, मुखिछङ्गिमत्यस्य नामान्तरम्। तत्स्वरूपं शिल्परत्ने उत्तरभागे नृतीयाध्याये द्रष्टव्यम्। शम्भुवाणे इति शम्भौ वाणे चेत्यर्थः। [ लिङ्गविस्तारः ]

मृद्दारुलोहशे (लं वाश्लानां) दे ध्यें भक्ते (दिनांशकेश्जिनांशकेः)। कुर्यात् षट्सार्धसप्तांशनवांशे विस्त(रश्रं) क्रमात्।।८१॥ (विषकंश्विष्कम्मं) नव(नागंश्भागं) तु सार्द्धमष्ट पितामहः। नारायणोऽष्टिभिर्ज्ञे(योश्यः) सप्तसार्थं महेश्वरः॥८२॥

८१-८२ । इदानीं लिङ्गस्य विस्तारं ब्रह्मादिभागविभागञ्च युग्मकेनाऽऽह—मृहार्विति । मृदादिलिङ्गानां देध्ये जिनांशकेश्चतुर्विशत्यर्थः, भक्ते पट्साधादिना विस्तरं कुर्यादित्यर्थः । यद्वा विष्कम्भनवभागं गर्भगेहविष्कम्भस्य नवमांशिमतं विस्तरं कुर्यादित्यर्थः । अत्रोहिष्टानां मृदादीनां चतुर्णां पट्साधेत्यादिभिश्चतुर्भिरसुदेशाद यथासंख्येनान्वयो बोध्यः । विषमफलमिप तुल्यप्रकारं विभागवचनं शिल्परते—

आयामे दलिते दिवाकरयुजाऽभीष्टेऽष्टभिर्विस्तृतिः

\* \* \* \* \*

पञ्चांशैरपि गर्भगेहनवमांशेनापि सा स्मर्यते ॥

( उ० अ० २, श्लो० ६७ )।

त्रक्षादिभागमाह—सार्द्धमष्टेति । अत्रापि जिनांशकैर्भके इत्येव । सप्तसार्द्धमिति सार्द्ध-सप्तेत्यर्थः । अत्रापि फलविसंवाद्यपि संवादि प्रमाणं तत्रैव—

> िक्तं सर्वसमं समोन्मितिविभक्तांशत्रयं तत् पुनः स्वायत्या सम-नाहकं यदि समांशं चाथ वृद्धुग्तरम् । भक्ते भातुयुजोच्छ्येऽद्वि(७)वह्य(८)नन्दां(९)श्रेस्तु मूलादिषू-पेतं दिग्दिलते त्रिलोकयुगसंख्यातैस्तथेशाधिकम् ॥

> > ( शिल्प० ड० अ० २ श्लो० ६६ )

अस्यायमर्थः—िङ्गस्य उच्छाये भानुयुजा रिवद्वयेन चतुर्विशत्येत्यर्थः, भक्ते क्रमेण अदिवद्य-नन्दांशेः सप्ताष्टनविभरंशोर्म् लादिषु मूलमध्योध्वभागेषु उपेतं पूर्वार्धविशेषणविशिष्टं लिङ्गम् ईशाधिकं शिवभागाधिकं भनेदित्यर्थः। पक्षान्तरमाह—िद्ग्दिलते इति। दिशा दशभिदंलिते विभाजिते उच्छाये इत्येव, त्रिलोकयुगसंख्यातैः यथाक्रमं त्रिभिस्त्रिभिश्चतुर्भिश्चांशोर्म् लादिषु उपेतम् ईशाधिकञ्च सत् लिङ्गं तथा पूर्वोक्तवदेव भनेदित्यर्थः।

#### [ लिङ्गस्य ब्रह्मादिभागाः ]

ब्रह्मांशश्चतुरस्रो (वो१८६घो) मध्येऽष्टास्तस्तु वैष्णवः । पूजाभागः सुवृत्तः स्यात् पीठोध्वै शङ्करस्य च ॥८३॥

#### [ नागरिकङ्गानि ]

गर्भा(थँ१धँ) कन्यसं श्रेष्ठं पञ्च(तिं१त्र्यं)शं शिवालयम् । भवन्ति नव लिङ्गानि तयोर्भध्येऽष्ट(भागिके१भाजिते)॥८४॥ श्रेष्ठमध्यकिनष्ठानि त्रित्तिभेदानि तानि हि । नागरे नागरस्यो(क्त१क्तं)मा(न१नं)लिङ्गस्य मन्दिरे ॥८५॥

अन्नेशभागोऽधिक इति दृश्यते प्रकृते तु ब्रह्मभागः, तस्य सार्धाष्टभागभाजित्वात्। तदन्नेशपदं ब्रह्मपरं वा स्यात् मूलपदम् ऊर्द्ध्वपरं वेति तत्रभवन्तो निर्माणनिपुणा जातिशिलिपनो निर्दिशन्तिति। परमीशपदस्य ब्रह्मपरत्वेऽपि तस्य मूलभाक्त्वादाधिक्यमसम्भवमेव।

८३। ब्रह्मादिभागस्य देशं प्रकारञ्चाऽऽह—ब्रह्मांश इति । ब्रह्मांशश्चतुरस्रः समचतुष्कोणः, स च अधो विधेयः, वैष्णवः अष्टास्तः, स तु मध्ये कर्तन्यः, शङ्करस्य प्राभागः छवृत्तः पीठोर्द्ध्र झ स्यादिति योजना । तदेतदाह शिल्परले—

यथोचितातानवितानयुक्तां शिलां यथोक्तक्रमतोऽभिभज्य । मूलं युगाश्रं विद्धीत मध्यमष्टाश्रकं वृत्तमयं परञ्च ॥

इति ( उ० अ० २, श्लो० ७७ )।

८४-८५ । सम्प्रति लिङ्गस्य पूर्वोक्तं श्रेष्ठमध्यकिनष्ठत्वादिभेदत्रयमन् व नागरादिप्रासादभेदेन लिङ्गमानमाह—गर्मार्धमिति । गर्मार्धं शिवालयं शिवलिङ्गं कन्यसं किनष्ठम् , पञ्चत्र्यंशं गर्मपञ्चांशस्य त्र्यंशं शिवलिङ्गं ज्येष्ठम् इति पूर्वोक्तानुवादः । प्रस्तुतमाह—भवन्तीति । तयोर्मध्ये ज्येष्ठ-किनष्ठयोर्मध्ये नवांशीकृतस्य गर्भस्य पञ्चांशे इत्यर्थः, पूर्वं तस्यैव मध्यमत्वामिधानात् ; अष्टभाजिते अष्टभिर्विभक्ते नव लिङ्गानि भवन्ति ; तानि व श्रेष्ठमध्यकिष्ठानीति त्रित्रिभेदानि भवन्तीत्यर्थः । निगमयति—नागर इति । नागरे मन्दिरे नागरस्य लिङ्गस्य मानम् इत्युक्तम् । शिष्टपरक्ते 'नागरे' इत्यत्र 'वेशरे' इति लिखितं विलक्षणेश्चांशादिभिरयमेव प्रकारोऽभिहितः । तथाच—

अभिकृत्यंशके (२६) गर्मे षोडशांशं तदुत्तमम् । त्रयोदशांशमधमं तयोर्मध्येऽष्टभाजिते ॥ नव लिङ्गानि सिध्यन्ति वेसरे तानि कल्पयेत् । ( उ० अ० २, श्लो० ६४-६५ )

## विकारांशे तदायामे भूत(भङ्गानि?वेदाप्ति)विस्तरम्। (नयदं १ जयदं) पौष्टिकं सार्धकामकं नागरे विदुः ॥८६॥

### [ द्राविडलिङ्गानि ]

गर्भे (त्रिसुप्रभागं १त्रिःसप्तभागे) तु दशां(श१शो) द्राविडेऽधमः । (त्र्या१वयो)दशांश(के१कं) श्रेष्ठं (गर्भे १मध्ये)ऽष्टांशेन पूर्ववत् ॥८७॥ त्रिःसप्तांशे निजायामे षट्पश्चचतुरं(शतम् १शकम्) । जयदा( यि१दि) विशालं तु पूर्ववद् द्राविडे मतम् ॥ ८८ ॥

इति । काश्यपशिल्पे पुनर्द्वारमानेनेयं कल्पना, परं तत्र नागरादिसंज्ञा नास्ति । तथाच तत्र द्वारमानमभिधाय—

अधमोत्तमयोर्मध्ये वद्यभागविभाजिते ।

नवधा सकछोत्तुङ्गं द्वार ( मानं ? मानाद ) विधीयते ॥

इत्युक्तम् । एतत्तु चित्रम् , सर्वत्रैव मध्यमष्टभिर्विभन्य नव लिङ्गानि विहितानि, परं कथं तथाविधे भागे लिङ्गनवकोत्पत्तिर्भवेदिति शिल्पिन एव कल्पयितुं प्रभवेयुः ।

८६। नागरिलङ्गस्य विस्तारक्रमेण नामान्याह—विकारांश इति। तदायामे लिङ्गायामे विकारांशे जयदं पौष्टिकं सार्धकामकञ्च लिङ्गं यथाक्रमं भूतवेदाग्निविस्तरं पञ्चचतुस्त्र्यंशविशालं विदुः। पञ्चांशविस्तृतं जयदम्, चतुरंशविस्तृतं पौष्टिकम्, त्र्यंशविस्तृतं सार्द्धकामकम् इति निष्कर्षः। शिल्परत्ने (उ० मा० अ०२, श्लो०६३) पुनः 'सार्वकामिकमि'ति तृतीयं नाम द्राविडे प्रासादे एषां स्थानञ्जोक्तम्।

अत्र विकारपदेन पोडश प्रकृतिविकारा उच्यन्ते, काश्यपशिल्पे—

अथोदये कलांशे तु पञ्चांशं स्वस्तिकं भवेत्।

वेदांशं पौष्टिकं ख्यातं गुणांशं जयदं भवेत् ॥ (अ० ४९, श्लो० ९१)

इति यथोक्तांशस्य कलाशब्देनोल्लेखात् । अत्रापि नाम्नां भेदः पौर्वापर्यविषयंश्रस दृष्टच्यौ ।

- ८७। द्राविडप्रासादे लिङ्गायामविस्तारौ वक्तुमंशविभागमाह—गर्भ इति। द्राविडे प्रासादे त्रिःससभागे एकविंशतिभागे कृते दशांशोऽधमः त्रयोदशांशकं श्रेष्ठं भवति। मध्येऽष्टांशे-नेति पूर्ववत् नागरे इव तयोर्मध्ये अष्टांशेन विभक्ते नवलिङ्गानि भवन्तीत्यर्थः।
- ८८। सम्प्रति विस्तारमाह—न्निःसप्तांश इति। निजायाम इति लिङ्गदैर्ध्ये। षट्पञ्च-चतुरंशकं विशालं विस्तारं कुर्योदिति शेषः। जयदादीति क्रमेण तेष(मंशानां पूर्ववत् जयदादि-संज्ञा स्यादित्यर्थः।

#### [ वेशरिङङ्गानि ]

वेशरे पञ्चपञ्चांशे गर्भाकारे विमानके । त्रयोदशांशकं हीने श्रेष्टं कुर्याद् विचन्तणः ॥८६॥

[ लिङ्गणसादोचितनक्षत्रानयनम् ] उत्सेधाष्टगुणे सप्तविंशभिर्हरणे ततः । शेषमश्चयुजा(ध्यं?यं) तु

काश्यपे-

लिङ्गोचे द्विनंवांशे तु रसभूतयुगांशके ।

गुणांशे शान्तिकादिः स्याद द्वाविडे च चतुर्विधम् ॥ (अ० ४९, श्लो० ९३)
इति द्विनंवांश इति चतुर्विधमिति च प्रकृताद भिद्येते ।

८९। वेशरलिङ्गमाह—वेशर इति । प्रमादबहलोऽयं पाठः ।

शिल्परले—

काश्यपशिल्पे-

पञ्चपञ्चांशके देव्ये वस्तसपडंशकैः । विस्तारं वेशरे विद्यात् पूर्ववज्जयदादिकम् ॥ इति ( उ० अ० २, श्लो० ६५ )

वेशरे लिङ्गतुङ्गे तु विंशत्यंशविभाजिते । अष्ट वा संसपट्पञ्चभागैर्व्यासं प्रकल्पितम् ॥ ( अ० ४९, श्लो० ९४ )

इति चैकार्थबोधकं पद्यद्वयम्।

९०। प्रसङ्गात् प्रासादस्य छिङ्गस्य च नक्षत्रादीनि वक्तुमादौ नक्षत्रमाह—उत्सेघाष्टगुणे इति। एतानि च शिल्परतादौ आयादिरिति नाम्ना व्यपदिश्यन्ते। शुभानाम् एतेषामति-प्राशस्त्यमाहः समराङ्गणसूत्रधारे—

> आयो व्ययश्च योनि(त्वं १ श्च ) ताराश्च भवनांशकम् । गृहनामेति चिन्त्यानि करणानि गृहस्य षट् । त्रिभिः शुभैः शुभं वेश्म द्वाभ्यामेकेन चाशुभम् ॥ करणैश्चतुराश्चैस्तु शुभैरतिशुभं भवेत् ॥ (अ० २६, श्लो० ४९—५१)

इति । इह गृहनाम वर्जयित्वाऽन्येषां पञ्चानां लक्षणानि लिखितानि ।

सम्प्रति व्याख्यायते । कर्तव्यस्य प्रासादस्य छिङ्गस्य वा भाविते उत्सेघे उन्नतिमाने अष्टिमर्गुणिते सप्तविंशत्या हते च अवशिष्टसंख्यया नक्षत्रं जानीयादिति निष्कर्षः । अश्वयुजाय-

#### [तस्कराचंशानयनम्]

नज्ञ(त्रञ्च?त्रे च) चतुर्गूणे ॥६०॥ नवभिर्हरणे (षष्टमश्यकं ?शेषमंशकं) तस्क(रं ति ?रादि)कम् । भुक्तिमुक्तिधनं (राज्ञा षढं का ? राजा षण्डञ्चाभयकं) वियत् । तस्करं (विषखण्डन्तु ?वियत् षण्डन्तु)

निन्दितञ्च सुपाठ(के?कैः) ॥६१॥

मिति अश्विन्यादिनक्षत्रम् । शेषसंख्यया नक्षत्रज्ञानञ्च—यथोक्तगुणहरणाभ्यामेकस्मिन्नविशेष्टे अश्विनी, द्वयोर्भरणी त्रिषु कृत्तिकेति क्रमेण । इयमेव रीतिः काश्यपे । तथाच—

\* \* \* अंशमष्टगुणीऋते।

सप्तविंशतिहुच्छेपमश्विन्यादिक(कं?)सम्भवेत् ॥ ( अ० ५०, श्लो० ५१ )

इति । समराङ्गणसूत्रधारे तु प्रकारान्तरेण नक्षत्रानयनमुपदिष्टम् । तत्र हि सप्तर्विशतिर्नक्षत्राणि जन्मसम्पदादिसंज्ञया नवधा विभक्तानि ; अत एव तत्र हरणमपि नवभिः कृतम् । तथाच—

> गणयेत् स्वामिनक्षत्राद्ध यावत् स्याद्ध भवनस्य भम् । नवभिभौजिते तस्मिन् शेषं तारा प्रकीर्त्तिता ॥

> > (समराङ्गण० अ० २६, श्लो० ४०-४१),

एवमेच शिल्परत्नेऽपि (पूर्व० अ० १९, श्लो० १३-१४)। अयमेव हि प्रकारः साधीयान्, एक-प्रयासेनैव नक्षत्राणां तच्छुभाग्रुभानाञ्चाधिगमकत्वात्।

९१। अ'शानयनप्रकारमाह—नक्षत्रे चेति। नक्षत्रे नक्षत्रमाने चतुर्गुणे चतुर्भिर्गुणिते नवभिर्ह् ते विभाजिते च शेषमंशकं भवेत्। तेषां संज्ञामाह—तस्करमिति।

'युगवृद्धा नवे हासे त्वंशकं तस्करादयः' ( अ० ४९, श्लो० १०३ ) इति काश्यपे यथोक्तावेव गुणहारो । परमस्ति नाम्नि विप्रतिपत्तिः । तथाच—

तस्करं भक्तिशक्तिश्च वनं राजञ्च षण्डकम् ।

अभयं धनमृणञ्जेव नवांशकमुदाहृतम् ॥ ( अ० ५०, श्लो० ६१ )

इति । एवं शिल्परलेऽपि (पूर्व० अ०१५, श्लो०२७-२८) नामभेदो विद्यते । नवता तु प्राचीनैव । समराङ्गणसूत्रधारे पुनर्गुणहारयोर्नाम्नि संख्यायां च विप्रतिपत्तिः । तथाच—

> न्ययं क्षेत्रफले क्षिप्तवा गृहनामाक्षराणि च । भागं त्रिभिर्ह रेत्तत्र यच्छेषं सोऽ शको भवेत् ॥ इन्द्रो यमश्र राजा च त्रयो नामभिरंशकाः । स्वनामतुल्यफलदा विज्ञातन्याद्वयोऽपि च ॥ (अ० २६, श्लो० ३७-४०)

#### [धनर्णयोन्यानयनम् ]

उत्तुङ्गे वसुनन्दामिगुणेऽष्ट(काशिमह ? काष्टिमह )ते । शेषं धनमृणञ्जेव(योजितं ? योनित्वं)स्याद् यथाक्रमम् । धना(दिक?धिक)मृणज्ञीणं मानं तत् सम्प(दा?दां) पद्म्॥६२॥

अस्ति चैषामंशानां करणषट्के प्राधान्यद्योतको हृद्यः प्रशंसावादोऽपि तत्रैव-

चतुर (ङ्गो १ ङ्गे) यथा (मन्त्रो १ मन्त्री) मुख्यो लग्ने नवांशकः । तथा गृहादिषु प्रोक्तं मुख्यत्वेनांशकत्रयम् ॥ इति ।

(अ० २६, श्लो० ३८-३९)

अ'शेषु निन्दितानंशानाह—तस्करमिति। 'निन्दितं वास्तुपाठकैः' इति शिलपत्ते (पूर्व० अ० १५, श्लो० २८) पाठरतम् ।

९२। सम्प्रत्येकोपक्रमेण धनर्णयोनीनामानयनप्रकारमाह त्रिभिः पादैः—उत्तुङ्ग इति। प्रासादस्य लिङ्गस्य वा उत्तुङ्गे औन्नत्ये औन्नत्यपरिमापके हस्तादावित्यर्थः, वद्यना अष्टभिः नन्देन नवभिः अग्निना त्रिभिश्च गुणे गुणिते, अष्टकाष्टभिरिति—अष्ट च कः स्योऽधांद्व द्वादश च अष्ट चेति अष्टकाष्ट तैः अष्टकाष्टभिः अष्टभिद्वांदशभिरष्टभिश्च हते विभाजिते यथाक्रमं धनम् ऋणं योनित्वच्च स्यात्, तथाच—अष्टभिगुंणिते अष्टभिर्ह्वतेऽविष्ठष्टं धनम्, नवभिगुंणिते द्वादशभिर्ह्वतेऽविष्ठष्टं अनम्, त्रिभिगंणितेऽष्टभिर्ह्वतेऽविष्ठष्टं योनित्वभिति निष्कर्षः।

अत्र श्लोके गुणनसंख्यास्तिलः स्पष्टत उपलभ्यन्ते 'वस्तन्द्रामी'त्यनेन ; हरणसंख्या त्वस्पष्टेति गुणनसंख्यासाम्यपर्यालोचनया 'अष्टकाष्टभि'रिति पाउं परिकल्प्य अष्टभिद्वांद्रशभिरष्ट-भिरिति कष्टेन कल्पितोऽर्थः, ततश्चेतद्वभागफलानां त्रित्वात् संख्येयानामपि त्रित्वमावश्यकमिति खुद्ध्या, 'यथाक्रम'पदोपात्तक्रमान्यथानुपपत्या 'योजित'पदस्यानर्थक्यानुसन्धानेन च 'योनित्व'-भिति पाठः खुद्धत्वेन कल्पितः। यद्यपि 'योनिश्चे'त्येव पाठः साधीयान् तथाऽपि यथाशोधित-भेषान्यत्रोपल्डथ्या अक्षरसाम्यभूमना च तथा कल्पितम् ।

इत्मन्न द्रष्टव्यम् —योनिः यथोक्तगुणहाराभ्यामेव सर्वत्राऽऽनीता । आभिः संख्याभि-र्धनर्णयोरानयनन्त्वन्यत्र नोपलभ्यते । तथाव शिल्परत्ने —

> अष्टाहते रन्ध्रहतेऽथ शेषस्तवायोऽथवाऽत्रापि तिथिस्तु तिथ्या । नागे नवध्ने व्यय एव दिग्मिर्भवेदिदं देशवशात् प्रवेश्यः ॥

> > ( पूर्व े भा े अ । १५, श्लो े ३१ )

इति । एवमत्र अष्टाभिगुंणिते नवभिहंते आयः, नवभिगुंणिते दशभिहंते व्यय इति कल्पितम् ।

### [सूर्यादिवारानयनम् ]

## तुङ्गं नवगुणं कृत्वा सप्तभिः चपयेत्ततः। शेषं सूर्योदि(नारं?वारः) स्यात् क्रूरास्तत्र विवर्जिताः ॥६३॥

काश्यपे-

\* \* \* तुङ्गं हस्ताष्ट्रविद्म् ।
 नाभिस्तु निविशेषमायामिन्युच्यते बुधैः । इत्येकत्र ।

( अ० २५, इलो० ४-५ )

अत्र द्वितीयार्धे—'नाडिभिस्त्निते शेषमायमित्युच्यते बुधेरि'ति स्यात् । अन्यत्र च—
अनले गुणिते चाष्टहते योनिख्दाहता ।
अष्टभिर्घिते भानुहते त्वायमुदाहतम् ॥
नवभिगुंणिते नाडीहते शेषमृणं भवेत् ।

(काश्यप॰ अ० ४९, श्लो॰ १०२-१०३)

इति यथोक्तसंख्यया गुणमभिधाय भानुहते आयमाह, यत्र प्रकृते अष्टहरणमुक्तं यत्र च प्रकृते भानुहरणमुच्यते, तत्र ऋणे त्वयं नवभिर्हरणमाह, गुणनन्तु प्रकृतवदेव। तदन्यत्र च पूर्वोदाहतवदेव आययोन्यादिकमभिधाय—

> नवभिगुंणिते त्वं (श ? शे) राशिभिर्हासयेत्ततः । शेषं व्ययमिति ख्यातम् \* \* \*।

> > (काश्यप० अ० ५०, श्लो० ५०-५१)

इति प्रकृतवदेव द्वादशभिर्हरणेन व्ययानयनं दृश्यते । तदन्न व्ययो धनं वा ऋणं वेति शिल्पिभ-रनुसन्धेयम् । मात्स्येऽपि अष्टाभिभाजिते आयव्ययावाह । तथाच—

'व्यासेन गुणिते दैर्ध्ये अष्टाभिवें हते तथा। यञ्छेषमा(यतं ? यं तं )विन्दात्' इत्यायम-भिधाय—'अष्टाभिर्माजिते ऋक्षे यः शेषः स व्ययो मतः'

(अ० २५७, इलो० १५-१६, २१) इति व्ययमाह ।

धनर्णयोहें योपादेयत्वमाह—धनाधिकमिति । धनमधिकं यन्नेति, ऋणं क्षीणं यन्नेति च विग्रहृद्वयम् , शेषं खगमम् । 'आयाधिक्यं व्ययं क्षीणं सम्पदामास्पदं सदे'ति काश्यपे (अ०४९, श्लो०१०४) । इदमत्र द्रष्टव्यम्—वस्तर्माणिता तैरेव च भाजिता संख्या विकार-मननुभवन्त्येव स्वस्वरूपेणावतिष्ठते इत्यफलाऽनिष्टफला वा ग्रन्थकृतश्चेष्टेत्यवगच्छामः ।

९३। वारानयनमाह—तुङ्गमिति। स्पष्टम्। एवमेव शिल्परत्न(पूर्व० भा० अ० १५, इछो० ३३) काश्यपशिल्पयोः (अ० २५, इछो० ३। अ० ४९, श्छो० १०१। अ० ५०, इछो० ५३)।

#### [ तिथ्यानयनम् ]

तुङ्गमष्टगुणं कृत्वा तिथिभि(हरणोज्ञतः ? हरणात्ततः)। शेषञ्च तिथयः सम्यग् रिक्तापर्वे(विजिता ? विवर्जिताः)॥६४॥ [ प्रशस्तिषद्धम् ]

पद्मं शङ्खं ध्वजं छत्रं खड्ग(ः?)स्वस्तिकचामरे । वज्रं (दगेध्वं?दण्डार्ध)चन्द्रौ च(क्रमस्त्याप्यटकः ? चक्रमत्स्यौ घटः) शुभाः॥ ६५॥

सौस्यदं चिह्नमित्या(च१य)मावर्त्तो दित्तणे हि यः। रक्तश्वेतपीतकृष्णरे(षो१या) वर्णसुसौस्यदा॥ ६६॥

पूजायामे कलांशे तु लिङ्गं चिह्नं दशांशकैः। पीठस्योद्ध्रं द्विभागेन रे(षा?खा) कार्या प्रदक्तिणे॥ ६७॥ [ लिङ्गितिरोवर्त्तनम्]

(सत्रशृक्षत्रा)भमष्टमांशे तु सार्ध(प्यंशं?हंचशे)(षडङ्गको?षडंशके)। त्रपुषाभं विस्तरार्धे (कुकुटाङ्गं ? कुकुटाण्डं) शिरो मतम् ॥६८॥ त्रिभागे लिङ्गविस्तारे चैकांशेनार्धचन्द्रकम्। सार्धत्र्यंशेन तुल्यं स्यादष्टांशे बुद्बुदाक्र(तिः?ति)॥ ६६॥

शिरोमागे अष्टमांशे अष्टांशे अष्टिभिरंशीकृते इत्यर्थः, सार्द्धद्वांशे छत्रामं षडंशे त्रपुषामं वर्त्तनं भवेत् । त्रपुषाममिति त्रपुषाग्रसहशमित्यर्थः, त्रपुषं फळविशेषः यस्य 'शशा' इति ख्यातिर्वङ्गेषु ;

९५। छिङ्गे प्रशस्तानि चिह्नान्याह्य—पद्ममिति। स्पष्टम्।

९६। रेखामाह—पूजायाम इति। पूजायामे शिवांशे षोडशभिर्विभक्ते दशभिरंशैर्छिङ्गं चिह्नयितव्यम्। पीठस्य ऊर्द्वृद्धिभागेन प्रदक्षिणे रेखा कार्येत्यन्वयः। द्वितीयार्धं प्रथमार्ध-स्यैवानुवाद इति मन्यामहे।

९८। सम्प्रति लिङ्गस्य शिरोवर्तनम् अंशवशेन तस्य संज्ञाश्राऽऽह द्वाभ्याम्—छत्राभिति। त्रिभागीकृतस्य लिङ्गस्य ऊर्द्वभागः शिवांश इत्युक्तम् , शिवांशं पुनिस्रिया विभन्य लब्ध कर्ध्वभागो मुखम् , तत्र वर्तनं भवेदिति वस्तुस्थितिः। वर्त्तनमिति वृत्तक्रियामाह, यथा अर्द्धचनद्वाद्याकारः सम्पद्यते।

[ दुष्टलिङ्गलक्षणम् ]

उद्धिधोमध्यहीनं यिछङ्गं नाशकरं भवेत् । दीर्घं वा सन्धिरे(षा?खा)भिर्युक्तं काकपदा(दिवें?दिकेः)॥१००॥ [स्काटिकिलिङ्गमानम्]

एकद्विज्यङ्गुला वृद्धिहीनिरायादिशुद्धये । मात्रादि स्फाटिकं लिङ्गं यावदेकादशाङ्गुलम् ॥१०१॥

इति दारुजानि स्फाटिकानि (च)।

[ अथ बाणिळङ्गानि ]

[ तत्र लिङ्गोत्पत्तिस्थानानि ]

कुरुत्तेत्रे च लिङ्गानि सरस्वत्यां तथा पुनः। वाराणस्यां प्रयागे तु गङ्गायाः सङ्गमेषु च॥ १०२॥ यानि वै नर्मदायाञ्च श्रन्तर्वेदे च सङ्गमे। केदारे च प्रभासे च बाणलिङ्गं सुखावहम्॥ १०३॥

विस्तरार्द्धे कक्कुटाण्डं त्रिभागैकभागे अर्द्धचन्द्रकम् अष्टांशीकृतस्य सार्द्धत्र्यंशेन तुल्यं बुद्धदाकृति शिरः स्यादित्यर्थः । एवं पञ्चधा वर्त्तनं भवेत् । तथाच शिल्परत्ने—

> छत्राभं त्रपुषाकारं कक्कुटाण्डनिभं तथा । अर्द्धेन्दुसदृशं चाथ बुदुदाभन्तु पञ्चमम् ॥ सर्वेषामपि छिङ्गानां शिरसो वर्त्तनक्रमम् । इति ।

> > ( उ० अ० २, इलो० ११६-११७ )।

१००। सम्प्रति दुष्टलिङ्गान्याह—ऊद्धांधोमध्यहीनमिति। प्रन्थान्तरेऽस्य 'लक्षणोद्धार' इति शिरोनाम दृश्यते। तस्य च वर्जनीयत्वमाह—

'शिरसो वर्त्तनोपेतं लक्षणोद्धारवर्जितम्' इति

(काश्यप० अ० ४९, श्लो० १४ )।

एतच स्फाटिकादिलिङ्गविषयमिति सम्भाव्यते, तन्नैवैतेषां दोषाणां हष्टत्वात् । तथाच शिल्परते रत्नदोषमधिकृत्य—

रेखा बिन्दुः कळङ्कश्च काकाङ्ब्रिक्षतघूळयः । तुषारत्रासरन्ध्राणि यत्नादु रत्नेषु वर्जयेत् । इति । ( उ० भा० अ० १, इल्लो० ३५-३६ ) ।

#### [बाणलिङ्गपरीक्षा]

तिपञ्च(नारं?वारं) यस्यैव तुलासाम्यं (जनायते?न जायते) तदा बाणं समाख्यातं शेषं पाषाणसम्भवम् ॥ १०४॥

[ वर्ज्यवाणिङ्गानि ]

स्थूलं वरश्च दीर्घश्च (स्फटिकं ? स्फटितं) (छिन्न?छिद्र)संयुतम् । विन्दुयुक्तश्च शूलाग्रं कृष्णश्च (विश्चि)पिटं तथा ॥ १०५ ॥ (वक्त्र?वक्र)श्च मध्यहीनश्च बहुवर्णश्च यद् भवेत् । वर्जयेन्मतिमाँछिङ्गं सर्वदोषकरं यतः ॥ १०६ ॥

[ क्रचित् पाषाणस्यापि प्रयत्वम् ]

महानदीसमुद्भृतं सिद्धचेत्रादिसम्भवम् । पाषाणं परया भक्त्या लिङ्गवत् पूजयेत् सदा ॥ १०७॥

[ यथातथावस्थितस्यापि बाणस्य प्राज्ञास्त्यम् ] पुष्पपीठमपीठं वा मन्त्रसंस्कारवर्जितम् ।

भुक्तिमुक्तिकरं वाणं सर्वेप्रासादपीठकम्॥ १०८॥

[ भोगदबाणलक्षणम् ]

उद्धृस्थूलं कृशं चाधो यदा लिङ्गं निवेशयेत्। तदा भोगं विजानीयात् पुलपौ(त्राश्त्र)श्च वर्धते ॥ १०६॥

१०४। बाणिङ्कपरीक्षामाह—त्रिपञ्चवारमिति। यस्यैवेत्येवकारो भिन्नक्रमे। यस्य त्रिपञ्चवारं पञ्चदशवारम् एव तुलासाम्यं न जायते प्रतिवारमेव मानं भिचते इत्यर्थः, तदा बाणं बाणिङ्कं समाख्यातं कथितं मुनिभिरिति शेषः; 'अमेयः खल्ज भगवानि'ति भावः।

१०७। महानदीति। रूपमण्डने (अ०४, श्लो०७८) 'ग्रन्थान्तरे' इत्युपक्रम्यायं श्लोकः पठितः। लिङ्गवदिति बाणवदित्यर्थः, तस्यैव प्रस्तावात्।

१०८। पुष्पपीठिमिति। प्राणतोषणीधतवीरिमन्नोदयेऽयं श्लोकः 'पुष्पपीठ'मित्यन्न 'तत् सपीठ'मिति, भुक्तिमुक्तिकरिमत्यत्र 'सिद्धिमुक्तिप्रद'मिति 'पीठक'मित्यत्र 'पीठग'मिति च विपरिवर्त्तनेनोपछभ्यते। एवमन्यान्यपि लक्षणानि पौराणिकान्येवेति द्रष्टव्यम्।

उर्द्धृक्रशं यदा लिङ्गं स्थूलं चाधो निवेशयेत् । तदा (भु १ मु)क्तिं विजानीयात् संसा(रस्थिति १ रोच्छित्ति)कारणम् ॥ ११० ॥

[ सर्वावस्थास्वपि बाणस्य पूज्यत्वम् ]

हस्वं दीर्घं (कृश्कृशं)स्थूलं षण्डं कुञ्जञ्च वामनम् । त्रय(स्तं१स्न-)पीठं चतुरस्रं स्थूलाग्रं चक्रसंयुतम् ॥ १११ ॥ रे(षा१खा)कीलकसंयुक्तं सुवर्णं च निवर्णकम् । रक्तं कृष्णं तथा श्यामं पीतं शुक्कं च पाण्डुरम् ॥ ११२ ॥ सदोषगुणसंयुक्तं बाणं पूज्यञ्च नित्यशः । बलाह्यद्मीं समाकृष्य भुज्यते बाणलिङ्गतः ॥ ११३ ॥ तस्माच्छतगुणं (पुष्पं १पुण्यं) तत्संस्थापनपूजनात् । बाणलिङ्गं तथा पूज्यं तत्संस्थापनमुक्तमम् ॥ ११४ ॥

[ बाणस्थापनप्रशंसा ]

सर्वयज्ञतपोदानतीर्थवेदेषु यत् फलम् ।
तत् फलं कोटिगुणितं प्राप्यते लिङ्गस्थापनात् ॥ ११५ ॥
यो लिङ्गं स्थापयेदेकं विधिपूर्वं सदिज्ञणम् ।
सर्वागमोदितं पु(ष्पं? ण्यं) कोटिकोटिगुणं भवेत् ॥ ११६ ॥
शतवारं कुरुक्तेत्रे सहस्रं जाह्ववीषु च ।
नर्भदायाश्र लक्तेण कोटिं च कुरुजाङ्गले ॥ ११७ ॥
कृत्वा स्नानश्र (पी? पि)ण्डश्र हुतं दानश्र भोजनम् ।
गुणितं कोटिवारश्र सर्वपुण्यं लभेन्नरः ॥ ११८ ॥

११०। जध्वकारित। पूर्व 'भुक्तिमुक्तिकरं बाणम्' इत्युक्तम्, तत्र कीदशं भुक्तिकरं कीदशं वा मुक्तिकरमित्येतदाह श्लोकद्वयेन, तत्रापि पूर्वश्लोके भुक्तिदल्जिङ्गलक्षणमुक्तमितीदानीं मुक्तिदल्जिङ्गलक्षणमाहेत्यवधार्य अर्थवानपि यथाश्रुतः पाठो विपरिवर्त्तित इति ज्ञेयम्।

स्थापि(तं? ते) चैकलिङ्गे तु देवकल्पाभिवन्दिते। विमानकाञ्चनारूढो सुरवायैस्तु वाचते॥ ११६॥

भ्रमते सुर(लिङ्गन्तु ? लोके तु)च्छिन्नसंसार(वर्धनं ? वन्धनः)। सर्वसिद्धिकरं चैव सर्वकामफलप्रदम्॥ १२०॥

(बाणिलङ्गा तु लिङ्गानामाकर्षाणां ?) स्वयम्भुवा । पीठं (प्र? प्रा)मादरूपञ्च यथेष्टं कारयेत् सुधीः ॥ १२१ ॥

[ एकास्तादिबाणमाहात्म्यम् ]

एका(ख? स्र)वाणमारभ्य यावचतुर्दशा(श्रयम्? स्रकम्)। पूजया परया भत्तया सर्वसौख्यप्रदं नृणाम्॥ १२२॥

[ शिवतीर्थोदकलक्षणम् ]

धातवे शतहस्तेषु बाणे पञ्चशतेषु च। स्वयम्भूसहस्रहस्ते शिवतीर्थीदकं स्मृतम्॥ १२३॥

[ शिवतीर्थोदकस्य पुण्यजनकत्वम् ]

स्नाने कृते महत् पुण्यं लिङ्गादिषु दिशं प्रति।

[ शिवतीर्थोदकछङ्घने प्रत्यवायः ]

लिङ्कते च महत् पापं शिवस्नानोदके नृणाम् ॥ १२४॥

[ प्रदक्षिणनियमः ]

एकां चण्ड्यां (वरे ? रवौ) स(पत् ? स) तिस्रो दयाद् विनायके । चतस्रो विष्णुदेवस्य शिवस्या(र्थं?र्धां) प्रदित्त्(णा?णाम्) ॥१२४॥

[ जैनदेवालये विशेषः ]

जैनदेवाग्रसंस्थाने स्तोत्तमन्त्रार्चनादिकम्। नैव (पृष्टिः?दृष्टिः) प्रदातव्या (सन्मुखं?) द्वारलङ्घनम् ॥१२६॥ [ प्रणालदिङ्नियमः ]

पूर्वापरे यदा द्वारं प्रणालं चोत्तरे शुभम्। प्रशस्तं सर्वदेवानामिति शास्त्रार्थनिश्चयः॥ १२७॥

[ पिण्डिकाया छक्षणम् ]

लिङ्गायामपृथुक्लृतं पिण्डिकानान्तु लक्तणम् । (आश्तत्वा)दौ ब्रह्मविष्णोश्च पिण्डिकाना(मुपध्य?)विदुः।

[ तस्याः स्वजातिकर्त्तव्यत्वम् ]

जात्येकया विधातव्यं नेष्टमन्योन्यसंकरम् ॥ १२८ ॥

[तत्र मतान्तरम्]

आहुः शैलेष्टमेकेचित् पीठं पकेष्टकाम(दम् १यम् )।

उपयुपरि पीठानां सन्धिरङ्गावसानके ॥ १२६ ॥

नालस्य मध्यमध्ये च कर्णसन्धि न सन्धयेत्। [ प्रणालमागकथनम् ]

प्रणालन्तु त्रिभागेण तत्तुल्यं चा(ग्राश्यम)र्धकम्॥ १३०॥ त्रिधा विभक्तमग्रे तु मध्ये सजलमा(ग १ गे)तः। कन्दे तु पादमेकैकं मध्यवंशोद्भवाक्च(ती १ ति)॥ १३१॥ [मेलला]

पृथुपीठ(स्तुनां१गुणां)शेन मे(ष१ख)ला श्रवणाकृतिः।

मेखला (च?) त्रिभागेण खातं कुर्यात्तथा परम् ॥ १३२ ॥

१२७। यस्य देवालयस्य पूर्वस्यामपरस्यां वा दिशि द्वारं वर्त्तते तत्र उत्तरस्यां दिशि प्रणालः कर्त्तन्यः। प्रणालो जलनिःसरणमार्गः।

१३२ । इदानीं पीठिकामाह—मेखठेति । पञ्चरलोकीयं क्रविद विकृतपाठा क्रविद्न्त-विच्छिन्नोति व्याख्यानायोग्या ।

(याम्योदरतत् ?) संपादमग्रे स्यात् सार्धभागिकम् । कूर्मपृष्टोन्नताकारं दर्पणो(द्भवमस्तकम् ? दरसन्निभम् )॥१३३॥ [ पीठम् ]

मेखलामध्यकर्त्तव्या नवपीठन्तु कामदम् । भागैकं भूगतं कार्यं त्रिभागं (कर्त्तु?कण्ठ)पद्दिका ॥१३४॥ भा(गो?गा)र्थं मुखपद्दश्च (स्कन्धसार्धित्रभागोन्नतम् १स्कन्धं सार्धित्रभागतः) ।

स्कन्धश्च पहिकाद्व(यं न्द्रं) भागार्ध चान्तरपितका ॥१३५॥ कणकं सार्धद्वयं भागे × × ४ किश्वित्तका मता। द्विभागं चान्तरपटं (क१च) (पोताविद्विसार्धकाः?) ॥१३६॥ (श्रर्धयं च मग्नासपिट?)कर्तव्यं विधिपृर्वकम् । अर्धे स्कन्धपिटकाख्या त्रिभागं स्कन्धशोभनम् ॥१३७॥ (अर्धमुखपिटका कार्या कर्णके तु भागंकम्?)। शोभनमष्टभागेकं कर्तव्यं तमशिक्कते ॥१३८॥

[ लिङ्गपीठयोर्न्यूनाधिक्यनिषेधः ]

यावदीर्घं भवेछिङ्गं तावत् स्यात् पीठविस्तरम् । उमा तु पीठिका ज्ञेया लिङ्गं शङ्कर(मु?उ)च्यते ॥१३६॥

[ तयोर्न्यूनाधिक्ये दोषः ]

न्यूनाधिका न कर्तव्या उमा च शङ्करस्तथा । न्यूनाधि(क?के) कृते दोषा (चरते राष्ट्रविभ्रमम् ?) ॥१४०॥

[पीठिकाभेदास्तन्नामानि च]

(१)स्थिवडला चैव (२)वापी च (३)यत्ती (४)वैरी तथैव च । (४)मव्डला (६)पूर्णचन्द्रा च (७)वज्र(५)पद्माक्ट(ती१ति)स्तथा ॥१४१॥ (श्अर्धचन्द्रा (१०)त्रिकोणा च विज्ञेया दश पीठिकाः। [पीठिकालक्षणम्]

चतुरस्रा स्थण्डिला स्यात् संयुता मेख(ला?लें)कया ॥१४२॥ चतुरस्रा यदा वेदी सर्वकामफलप्रदा ।

[ इति स्थण्डिला(१) ]

कर्तव्या मण्डलाकारा मेखलाभिरलङ्कृता। मण्डला सा तु विज्ञोया गणानां सिद्धिहेतवे॥१४३॥

[ इति मण्डला(४) ]

पूर्णचन्द्र (विश्नि)भाकारा मध्यन्यस्तद्विमेखला। विज्ञेया पूर्णचन्द्रा सा रुद्राणीशतसंप्रिया॥१४४॥

[ इति पूर्णचन्द्रा(६) ]

षडस्रा च भवेद्रज्ञा मेखलात्रयभूषिता।

[ इति वज्रा(७) ]

षोडशास्त्रा भवेत् पद्मा किञ्चच(स्याः स्यान्)

मृणालवत् ॥१४५॥

[इति पद्मा ५)]

लग्नज्यधनु(षा?्रा)काराऽर्धचन्द्रा चैव सा भवेत्।

ज्यस्रा तिकोणा विज्ञेया सा शक्त्या सहशा भवेत् ॥१४६॥ [ इति तिकोणा(१०) ]

[आसां फलम्]

स्थिण्डिला पीठिका यत्र धनधान्यार्थदायिनी । महिषीगोप्रदा वापी यत्ती सर्वार्थदायिनी ॥१४७॥

१४६। लग्नज्येति ज्यायुक्तञनुराक्ततिरित्यर्थः ; एवं ह्यर्डचन्द्राकृतिर्भवेत् ।

१४७। इदानीं पीठिकानां नामभेदेन फलान्याह—स्थण्डिलेति। अत्राऽऽद्यायाः स्थण्डिलायाः परं वापीयक्षीचैरीणां तिस्रणां पीठिकानां लक्षणं नोपलक्ष्यते। फलकथनप्रस्तावे पुनर्वापीयक्ष्योनीमनी डश्येते, वैरी तु वैरायमाणेव दृष्टिपथं परिहृतवती।

मण्डला कीर्त्तिबहुला पूर्णचन्द्रा तु शान्तिदा । वज्रा शबुविनाशाय पद्मा सौभाग्यदायिनी । अर्थचन्द्रा सुखाय स्यात्त्रिकोणा शबुनाशिनी ॥१४८॥

[ पीठिकानां स्वजातिकर्त्तव्यता ]

शैलजे शैलजा योज्या दारुजे दारुजा शुभा। पार्थिवे पार्थि(वा१वी) कार्या लोहजे लोहजोत्तमा। रत्नजे धातुजा शस्ता रत्नजाता विशेषतः॥१४६॥

[ प्रणालन्यवस्था ]

मूलादमं प्रणाल(स्या?स्य) प्रमाणादधिकं शुभम्। जल(मम्राविभाषेण ?मार्गस्त्रिभागेण)

चाप्रतस्तु सुशोभनम् ॥१५०॥

[ मुखलिङ्गम् ]

सम्मुखं (चैव१चैक)वक्तं स्यात् त्रिव(क्त१क्ते) पृष्ठतो निह । पश्चिमास्यं स्थितं शुभ्रं कुङ्कुमाभं तथोत्तरम् । याम्यं कृष्णकरालश्च प्राच्यं दीताग्निसन्निभम् ॥१५१॥

[ मुखनामानि ]

सयो वामं तथाऽघोरं पुरुषञ्च चतुर्थकम् । पञ्चमञ्च तथेशानं योगिनामप्यगोचरम् ॥१५२॥

इति पोठिकामुखलिङ्गाधिकारः।

वामे गणाधिपत्यश्च दक्तिणे पार्वती स्मृता । नैक्टरये भास्करं विद्याद् वायव्ये च जनार्दनम् ॥ १५३ ॥

१५१। मुखलिङ्गमाह—सम्मुखमिति। एततपूर्वाईत्वेन रूपमण्डने—
'मुखलिङ्गं त्रिवक्त्ं वा एकवक्त्ं चतुर्मुखम्'

मातृभिर्मातरस्थानं कारयेद्दिणां दिशम् । सौम्ये शान्तिग्रहं कुर्या(द?द्य)चाधीशश्च पश्चिमे ॥ १५४॥ इत्येकद्वारशिवायतनम् ।

वामे स्नानग्रहं कुर्याद (यशो?)द्वारश्च दिल्लणे।
मध्ये रुद्धः प्रकर्त्त(व्यं?व्यो) मातृस्थानश्च दिल्लणे॥१५५॥
(वाम?वामे) देवी महालक्ष्मीरुमा वै भैरवस्तथा।
ब्रह्मा विष्णुस्तथा रुद्धः पृष्ठदेशे तु कारयेत्॥ १५६॥
चन्द्रादित्यौ स्थितौ कर्णे आग्नेय्यां स्कन्दमेव च।
ईशाने विद्यराजं तु धूम्रमीशानगोचरे॥ १५७॥
इति चतुर्मुखशिवायतनम्।

मातुलिङ्गञ्च नागेन्द्र('?) डमरु' चात्तसूत्रकम् । नन्दी मुकुटशोभाढ्यः सर्वाभरणभूषितः ॥ १५८॥ खट्वाङ्गञ्च कपालञ्च डमरुं बीजपूरकम् । दंष्ट्राकरालवदनं महाकालन्तु दित्तणे ॥१५६॥

इति पूर्वप्रतीहारौ।

तर्जनी च तिश्ला इमरं गजमेव च।
(हरेश्च?हरम्बो) वामभागे स्याद् भृङ्गी दिच्चणतः शृणु ॥१६०॥
गजं इमरुखदाङ्गं तर्जनीवामहस्तकः।
उभौ च दिच्चणे द्वारे भृङ्गी दिच्चणतः शुभः॥१६१॥
हित दिच्चणवतीहरौ।

त्रिशूलं डमस्खेव खट्वाङ्गञ्च कपालकम् । डमस्ञ्च तथा दण्डं बीजपूरं तथेव हि ॥१६२॥

इत्यर्द्धं प्राप्यते, युक्तञ्चेतत ; इह लेखकप्रमादात् त्रृटितम् । सम्मुखिमिति चतुर्वक्त्रे एकं वक्त्रं सम्मुखं स्यात्, त्रिवक्त्रे लिङ्गे पृष्ठतः पृष्ठदेशे वक्त्रं न हि कारयेदिति शेषः।

द्वारे पश्चिमके कार्यः पाण्डुरो वामदित्तणे ॥ १६३ ॥ इति पश्चिमप्रतीहारौ।

मातुलिङ्गं मृणालञ्च खदाङ्गं पद्मदण्डकम् । सितश्चैवोत्तरे द्वारे वामे चैव व्यवस्थितः ॥ १६४ ॥ पद्मदण्डञ्च खदाङ्गं मृणालं बीजपूरकम् । असि(नोश्तो) दिन्तणे भागे उत्तरे द्वार एव च ॥१६५॥ [ इत्युक्तप्रतीहारो ]

[ वाहनविधानम् ]

वाहनं यस्य देवस्य तत्तस्याग्रे प्रकल्पयेत्। एक-द्वि-त्रि-च (तत् १तुः)पञ्च वा षट्-सप्तपदान्तरे ॥१६६॥ वाहनं मूर्त्तिलङ्गञ्च मूलप्रासादमानतः। वृषभस्य (विभावन्ते१)लिङ्गे दृष्टां नियोजयेत्। सूर्यस्याग्रे भवेत् सोमस्तनसूत्रसमोद(यं१यः)॥१६७॥

१६२ । अनेन वस्यमाणयोः पश्चिमप्रतीहारयोरायुधानि प्रतिपादितानीति तत्त्वम् । सर्वेषामेव प्रतीहाराणां चतुर्भुजत्वमनुभीयते प्रहरणचातुर्विध्यात्, इह तु द्वितीयार्धे श्रीण्येव प्रहरणानि प्राप्यन्ते । रूपमण्डने तु—'कपाछं डमरुं दण्डं बीजपूरं तथा दधत्' (अ० ४, श्लो॰ १०४) इति यथापूर्वं चत्वार्येवाऽऽयुधानि रूम्यन्ते ।

१६३। प्रतिद्वारं हो हो प्रतीहाराविति प्रकृतम्, इह त्वेक एव लभ्यते 'पाण्डुर' इति। रूपमण्डने—'दुर्मुंखः पश्चिमे वामे पाण्डुरो दक्षिणे तथा' (अ०४, इलो० १०६) इति हावेव प्रतीहारो निर्दिष्टो। अत्र प्रन्थकृत्प्रमादादेकः प्रतीहारो लक्षः किं वा पाण्डुरनामानो हावेव प्रतीहाराविति चिन्तनीयम्। एवञ्च 'पाण्डुरा'विति द्विचनमेव न्याय्यमुत्पश्यामः। अत्र 'वामदक्षिण' इति युगपदुभयपार्श्वयोरुलेखात् पाण्डर इत्येकेनैव नाम्ना निर्दिष्टो हो प्रतीहाराविति च नायोक्तिकं वक्तमर्हामः। अपि च पूर्वश्लोके द्विधैवाऽऽयुधानि प्रतिपादितानीत्यपि प्रतीहार-द्वैधं निर्वाधमुपन्यस्यति।

१६४-१६५ । उत्तरद्वारप्रतीहारावाह—सितश्रेति । उत्तरे द्वारे वामे सितः दक्षिणे असित इति वर्त्तुं छोऽर्थः । तद्यं संक्षेपः—पूर्वद्वारोभयपार्श्वयोर्नेन्दिमहाकाछो, दक्षिणद्वारपार्श्वयोर्द्वरम्ब-सृद्धिणो, पश्चिमद्वारपार्श्वयोः पाण्डुरो, उत्तरद्वारपार्श्वयोश्च सितासिताविति । [ वाहनदृष्टिकथनम् ]

पादं नानु किटं यावन् (मर्जोश्मृत्तें)वाहनहक् शुभा।
स्था(नंश्न) नाशं करोत्यूध्वीऽधोद्दृष्टिश्च प्रजात्त्रयम् ॥१६८॥
(धातश्धाता) दिवं प्रति(हातःश्गतः) कलनेऽस्य रूपं
(तत्यादयुग्ममगमदहाशो हरिहरश्च?)।
यातौ न पारममरे(ष्वपीश्ष्विप) नंदनी(माश्य-)
मव्य(ताश्क्त)रूपममराधिपतेश्च पातु ॥ १६६॥

इति श्रीचेत्रा × × × × विरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे रुद्रमूर्त्तिलिङ्गाधिकारो नाम षष्टमो(१)ऽध्यायः।

१६८। व्याख्यातमिदं प्राक् ( पृ० ८८, श्लो० ६६ )।

१६९ । अन्ते अध्यायान्तर्मुख्यतः प्रतिपाद्यसायं महादेवं स्तौति—धातेति । द्वितीयपादे 'तस्माद्युग्ममगमद बहुशो हरिश्चे'ति कथञ्चित् स्यात् । तथाचायमर्थः—अस्य रूपं करूने रूपं करूनियातः, हरिश्च तस्माद धातुरयुग्मं पृथगित्यर्थः, बहुन् कोकानगमत्, उभावपि यस्य पारमन्तं न यातौ तस्याव्यक्तं रूपं पातु । 'तबैश्वर्यं यसाद् यदुपरि विरिज्ञिहंरिरधः परिच्छेतुं यातौ' इत्यादि स्वृतिरत्र मुख्यमनुसन्धेयम् ।

### सप्तमोऽध्यायः

### [ अथ चतुर्विंशतिस्तीर्थद्वराः ]

(१)च्छषभाश्चा(२)जितश्चैव (६)सभवेश्या?सम्भवश्चा)(४)भिनन्दनः। (४)सुमितः (६)पद्मनाभश्च ((७)सूर्याश्चे?सुपार्श्वः) सप्तमानतः॥१॥ (६)(चन्द्रः?चन्द्र) प्रभः (६)पुष्पद्(न्त १ न्तः) (१०)शीत(छा १ छो) दशमो मतः।

(११)श्रेयांसो (१२)वासपत्न्यश्च (१३)विमलो(१४)ऽनन्त((१४)तद्मकः ? धर्मकौ) ॥ २ ॥

(१६)शान्तिश्च(१७-१<sup>८</sup>)( पुथारु ? कुन्थनाथार ) (१६)मह्यो (२०)मुनिसुव्रतः ।

(नाभि या १ (२१)निम (२२)नेमि-पा<sup>(२३)</sup>)श्वनाथो<sup>(२४)</sup>वर्धमान-स्ततः परम् ।

# चतुर्विं शतिरित्येते मतास्तीर्थङ्करा बुधैः ॥ ३ ॥

१—३। यावद्व देवतमूर्त्तिं कर्त्तुकामः सम्प्रदायिवशेषाणामेव तामिभधाय यद्यन्तरा विरमे-त्तदाऽवशिष्टाऽपि जैनदेवतानां मूर्त्तिः किमनेनाज्ञानादवज्ञानाद्वोपेक्षितेति शिष्याणां स्रमो मा भूदिति जिनानां मूर्त्तिमाह—ऋषम इति । जिनाश्च सर्व एव समानाकृतयश्च इति तेषां मूर्त्तीरे विशेषमनभिधाय विशेषवतीस्तच्छासनदेवतानां मूर्त्तीरेवाग्रे लक्षयिष्यतीति ज्ञेयम् ।

जैनानां समये उत्सर्पिण्यवसर्पिणीति द्विघा युगानि भिद्यन्ते । तत्रावसर्पिण्यां जना उन्नताः क्रमेणावनितं प्रपद्यन्ते, उत्सर्पिण्याञ्चावनता जनाः क्रमेणोन्नतिं छभन्ते । अवसर्पिणी अतीत-युगस्य उत्सर्पिणी वर्त्तमानयुगस्य संज्ञा । अवसर्पिण्याख्ये व्यतीतयुगे चतुर्विभितिस्तीर्थङ्करा विलीनाः, वर्त्तमाने उत्सर्पिण्याख्ये युगे पुनश्चतुर्विभितिस्त्वभृद्यः । तेषामेवायमधिकारः कालः, त एव च जैनैर्देवाधिकत्वेन पूज्यन्ते मन्यते च देवा अप्येतानर्चयन्तीति । अत्र च वर्त्तमान-युगीयतीर्थङ्कराणामेव मूर्त्तिः क्रमेणोल्लिखितेति ज्ञेयम् । रूपमण्डने पुनः—'एतस्या(मिष १ मव ) सर्पिण्या (ऋ १ स ) षमो (जिन १ ऽजित ) सम्भवः' (अ० ६, श्लो॰) इस्युक्सो दस्यते ।

[ जिनानां वर्णाः ]

# रक्तो च पद्मप्रभवासपूज्यो शुक्लो च चन्द्रप्रभपुष्पदन्तो । कृष्णो पुनर्नेमिमुनी च नीली

# श्रीमछि(पाश्चे ? पाश्चें) कन(कात्विषा ? कत्विषोऽ) न्ये ॥ ४।

ऋषभ इति अस्याऽऽदिनाथ इति नामान्तरम् । (६)पद्मनामस्यापि पद्मप्रभ इति नामान्तरं स्वमण्डने (अ०६, १८), शील्यतस्यिकृते चतुर्विशतिजनस्तुतिसंग्रहाल्ये ग्रन्थे चोपल्लभ्यते । ग्रन्थकृताऽप्युत्तरत्र वर्णनिर्णयावसरे 'पद्मप्रभ' इत्येव नाम प्रतिमिति द्वयमपि साधु । सप्तमानत इति स्वपार्वः सप्तम इत्यर्थः । (८)चन्द्रप्रभ इति, चन्द्रप्रभुरिति जिनस्तुतौ सूचनायामुपल्लभ्यते । मूलग्रन्थे पुनः—

'चन्द्रप्रभ त्रिभुवनाधिपते प्रसीद सौभाग्यस्टन्दरविभो कुशलावलीद'

इति यथोक्तमेव नाम दृश्यते । यच जैनपद्मपुराणे 'शिशिमृत्प्रमुः' (पर्व० २० वलो० ८) इत्युपलम्यते, तत्र 'शशमृत्प्रमः' 'शशमृत्प्रमु'वां भविष्यतीति सम्भावयामः। (९) पुष्पदन्त इत्यस्य रूपमण्डने (अ०६, श्लो०२), जिनस्तुतौ, पद्मपुराणे च 'खिविधि'रिति नाम । यद्यपि 'तक्षक' इत्यत्र लिपिकृत्प्रमादबुद्धा 'धर्मक' इति कल्पनमितसाहसं तथाऽपि यथार्थपाठोद्धारे बद्धपरिकराणामस्माकं न केवलं लिपिकृत्प्रमादोच्लेदे तात्पर्यं सङ्कोचनीयम् , दिश्तितमेतदवांग् दर्शिष्यते चेत ऊर्द्धमपि। उपलभ्यते च 'धर्मक' इति नाम जैनपद्मपुराणादौ रूपमण्डने च (अ०६, श्लो०३१)। एवद्ध 'पुष्पदन्त' इत्यत्राप्यपेक्षिता द्यद्धिनं कृतेति न्यूनतां छन्दस्या-सञ्जयता कथिवत् खलमनुभूवते । यहा उभयत्राप्यनपेक्षिता द्यद्धिस्तन्त्रान्तरे तथाविधानिधानस्य सम्भवादिति दिक् ।

नमीति । नाथपदस्य सर्वत्रैवान्वयः, निमनाथो नेमिनाथः पाश्वनाथश्चेति । किञ्च ऋषम इत्यादीनि सर्वाण्येव नामानि नाथान्तानीति ज्ञेयम् । वर्धमान इत्यस्य महावीर इति नामान्तरम् अस्यैवायं शासनकालः । तथाच—'पश्चिमो वीरो शासनं यस्य वर्त्तते' इति (जै० प० २०।१०)

४। जिनानां वर्णानाह—रक्तौ चेति। जैनपद्मपुराणे पुनरन्यथैव वर्णनिर्देशः। तथाच—

चन्द्राभश्चन्द्रसंकाशः पुष्पद्नतश्च कीर्त्तितः । प्रियङ्गुमञ्जरीवर्णः छपाद्यो जिनसत्तमः ॥ अपकशाल्सिङ्काशः पाद्यो नागाधिपस्तुतः । पद्मगर्भसमच्छायः पद्मप्रभजिनोत्तमः ॥ किंशुकोत्करसंकाशो वाछप्ज्यः प्रकीर्त्तितः । नीलाञ्जनगिरिच्छायो मुनिछनततीर्थकृत् ॥ मयूरकण्ठसंकाशो जिनो यादवपुङ्गवः । छतसकाञ्चनच्छायाः शेवा जिनवराः स्मृताः ॥ इति (पर्व०२० क्छो०६३—६६) ।

#### [ जिनानां ध्वजाः ]

(१)वृषो (२)गजोऽ(३)श्वः (४)प्रवगः (४)क्रोञ्चो (ज्वं १ (६)ऽञ्जं) (७)स्वस्तिकः (न)शशः।

(१) मकरः (१०)श्रीवत्स(षट्भि ? (११)खड्गी) (१२)महिषः

(१३) शूकरस्तथा ॥ ५ ॥

(१४)श्येनो (१४)वज्र(१६)मृग(१७)च्छागा (नद्या १ (१८)नन्द्या) वर्त्तो (१६)घटोऽपि च।

(२०)कूर्मो (२१)नीलोत्पलं (२२)शंखः (२३)फणी (षिह्वो १ (२४)सिंहो) ऽहेतां ध्वजाः ॥ ६ ॥

#### [ जिनानां जन्मभानि ]

(१)उत्तराषाढ(२)रोहिण्यो (३)मृगशीर्षं (४)पुनर्वसुः।
(४)मघा (६)चित्रा (७)विशाखा(५)श्चाऽनुराधा (६)मृत्रमेव च ॥७॥
(१०)पूर्वाषाढा (११)श्रुतिश्चेव (१२)शताभो(१३)त्तर (भद्रपं१भाद्रपत्)।
(१४)खाती च (१४)पुष्य(१६)भरणी(१७)कृत्तिका (१५)रेवती क्रमात्॥८॥
(१६)अश्विनी (२०)श्रवणा(२१)श्विन्यो तथा (२२)चित्रा
(२३)विशाखिका।

(२४) उत्तरा फल्गुनी चेति जिनानां जन्म (नानि १ भानि ) वै ॥ ६ ॥

५-६। जिनानां ध्वजान् यथाक्रममाह—वृष इति।

७-९। यथाक्रमं जन्मनक्षत्राण्याह—उत्तरेति। मृगशीर्षमित्यत्र 'ऐन्द्रमृक्षम्' इति जैनपग्रपुराणे पाठः। विशाखेति तद्र्यः। तत्र 'चान्द्रमृक्षम्' इति वा, व्याकरणसंस्कारः पुराणेऽनावश्यक इति 'ऐन्द्रमृक्षम्' इति वा पाठो भवेत्र वेति चिन्तनीयम्। स्वातीत्यत्र 'रेवती'ति (२०१५०।) रेवतीत्यत्र रोहिणीति (२०१५) उत्तरा फल्गुनीत्यत्र 'इस्ते'ति (२०१६०) पाठा जैनपग्रपुराणे। रूपमण्डने तु 'रेवती पुष्यभरणी कृतिका रेवती क्रमात्' (अ० ६, श्को० ८) इत्यप्राष्टः।

#### [ जिनानां जन्मराशयः ]

(१)धनु(२)वृषोऽथ (३)मिथुनं (४)मिथुनं (४)सिंह(६)कन्यके । (७)तुला(६)वृश्चिक(६)चापानि (१०)धनु(११)मिकर(१२)कुम्भकौ ॥ १० ॥ (१३)मीनो (१४)मीनः (कर्म १ (१४)कर्क ) (१६)मेषौ (१७)वृषो (१६)मीनश्च (१६)मेषकः ।

(२०)मकरो (२१)मेष(२२)कन्ये च (२३)तुला (२४)कन्येति राशयः॥ ११॥

#### [ जिनोपासकयक्षनामानि ]

स्याद् (१)गोमु(रूये १ खो) (२)महायत्त(३)स्त्रिमुखो (४)यत्तनायकः । (४)तुम्बरः (६)कुसुमश्चापि (७)मातङ्गो (२)विजयो

( ६) जयः ? ऽजितः ) ॥ १२॥

(१०)ब्रह्मा (११)यत्तेट्(१२)कुमारः (१३)षणमुखः (१४)पाताळ(१५)किन्नरः। (१६)गरुडो (१७)गन्धर्वो (१८)यत्तेट् (१६)कुवेरो (२०)वरुणोऽपि च। (२१)अकुटि(२२) गीमेघ(२३)पाश्र्वो (२४)मातङ्गोऽर्ह(डु १ दु )

पासकाः ॥ १३ ॥

### [ जिनानां शासनदेवताः ]

(१)चक्रे(२)श्वर्यनितवला (३)दुरिता[ रि ]श्च (४)कालिका । (४)महाकाली <sup>(६)</sup>श्याम<sup>(७)</sup>शान्ता<sup>(५)</sup>श्रकुट्य ( स्प ? श्च ) <sup>(६)</sup>सृतारका ॥ १४ ॥

(१०)अशोका (११)मानवी (१२)चण्डा (१३)विदिता (१४)चाङ्कुशी तथा। (१४)कन्दर्भ (१६)निर्वाणी (१७)वला (१५)धरणी(१६)धरणप्रिया॥१५॥

१२ । 'तुम्बर' इत्यत्र 'तुम्बर'रिति रूपमण्डने (अ० ६, क्लो० १२) । प्रातिस्विकलक्षणिय-वेलायां जय इत्यत्राजित इति नाम समुपलम्यते ; परं तत्र च्छन्दोभङ्गादिदोष आपतेदिति जय एव श्लोदश्वमो छक्ष्यते न तु तत्राजित इत्यवभेयम् ।

(२०)नरदत्ता च (२१)गान्धार्य(२२)धिका (२३)पद्मावती तथा। (२४)सिद्धायका चेति जैन्यः क्रमाच् शासनदेवताः॥ १६॥

[ अथ यक्षाणां मूर्त्तिलक्षणम् ]

अथातः संप्रवद्यामि यद्मिणीयत्तमूर्तयः । ऋष(भो ? भे) गोमुखो यत्तो हेमवर्णी गजासनः ॥ १७॥ वरात्तसूत्रं पाशश्च बीजपू(रं) करेषु च ॥ १८॥ [ इति गोमुखः १ ]

चक्रेश्वरी हेमवर्णी ताच्यिक्टिडिंड हिना । वरं वाणं चक्रपाशांकुश(वक्तू) १ शक्त्य)शनिर्धेनुः ॥१९॥ [ इति चक्रेश्वरी १ ]

अ( ति ? जि )तस्य महायत्तो (हर्मा ? हंसा)रूढश्चतुर्मुखः । वरमुद्गरा( शा ? शनि )पाशाङ्कुशशक्त्यभयानि

बीजपूरं च ॥ (१) २०॥

[ इति महायद्मः २ ]

चतुर्भुजा गौरवर्णा गोधारूढाऽपराजिता । वरं चैव तथा पाशमङ्कुशं बीजपूरकम् ॥ २१ ॥

[ इत्यपराजिता ? अनितबला २ ]

सम्भवे त्रिमुखो यद्मः श्यामो मयूरवाहनः। नकुळगदाभयाद्मं नागञ्च बीजपूरकम्॥ २२॥

[ इति त्रिमुखः ३ ]

१७। इदानी यस्य तीर्थङ्करस्य यो यक्ष उपासकः, या च शासनदेवता तान् क्रमेण वक्तुमाइ—अथात इति । तत्र एकेन श्लोकेन यक्षमूर्तीरन्येन शासनदेवतामूर्तीर्वक्ति । एवमेव चतुर्विंशतितीर्थङ्कराणाम् उपासकान् शासनदेवताश्च प्रतिपादयतीति द्रष्टन्यम् ।

२०। बाहुबाहुक्यादायुधवाहुक्यं सतश्चाक्षरवाहुक्यं उन्द्रस इति सोवन्यमेव तत्।

दुरितारिगेरिवर्णा यद्मिणी महिषासना । वरदं चात्तसूत्र(श्व ? श्वा)भयश्व बीजपूरकम् ॥ २३ ॥ [ इति दुरितारिः ३ ]

श्यामव(र्णा ? र्णो) गजारू(ढा ? ढ ) ईश्वर-(श्वा ? श्वा)भिनन्दने ।

मातुलिङ्गाच्तसूत्रञ्च त्रङ्कुशं नकुलं तथा ॥ २४ ॥ [ इति यक्तनायकः ४ ]

कालिका श्यामवर्णी स्या(त्) पद्मारूढा चतुर्भुं जा। वरं पाशाङ्कुशं नागं दिच्चणा( खश्र ? धश्च ) स्वष्टितः॥२५॥

तार्क्तचस्थं (वरदं ? तुम्बरं) श्वेतं सुमतौ तु चतुर्भुजम्। वरदं च तथा शक्तिनागपाशं गदा(धरे ? करे) ॥ २६ ॥ [ इति तुम्बरः ४ ]

महाकाली ( महे ? हेम )वर्णा पद्मारूढा चतुभु जा । वरदं नागपाशं चाङ्कुशं स्याद् बीजपूरकम् ॥ २७ ॥

(पद्मपन्नस्न १ पद्मनाभस्य ) कुसु (मे १ मो ) नीलो हरिणवाहनः।

बीजपूराभयं चैवाक्तसूत्रं नकुलं तथा ॥ २८ ॥

[ इति कुसुमः ई ]

२४। ईश्वर इति यक्षनायक इत्यर्थः।

२९। दक्षिणाधरच सृष्टित इति सृष्टिकमेण अनुलोमेनेत्यर्थः। दक्षिणाधरच इति दक्षिणयोर्ह्हस्तयोरधःक्रमेण।

२८। यद्यपि 'पद्मपन्नस्न' इत्यत्र 'पद्मप्रभस्य' इत्येव शुद्धिः स्वाभाविकी पद्मप्रभन्न नामान्तरमित्युक्तम्, तथाऽपि मूर्वे तथाविधपाठानुपद्मभावियं शुद्धिरस्माभिः कृता ।

श्यामा च श्यामवर्णा स्यान्नरारूढा चतुर्भु जा। वरं वाणाभयं चापं तस्या हस्तेषु च क्रमात्॥ २६॥ [इति स्यामा ६]

सुपार्श्वे नीलवर्णः स्यान्मा (तङ्गे ? तङ्गो ) गजवाहनः । हस्तेषु (निल? शूलं)पाशं चाङ्गुशं च नकुलं तथा ॥ ३०॥

शान्ता [ भवेत् ] सुवर्णास्या गजारूढा चतुर्भुजा। वरदं चाच्तसूत्वं चाभयं तस्मात्त्र्गूलकम्॥ ३१॥ [ इति शान्ता ७ ]

चन्द्रप्रभस्य विजयो तिनेत्रो हंसवाहनः। द्विभुजो नीलवर्णः स्याचकं च मुद्ररं क्रमात्॥ ३२॥ [ इति विजयः ८]

भृकुटिः पीतवर्णी स्यात् सिंहारूढा चतुर्भु जा। खड्गं तथा मुद़रश्च परशुं खेटकं क्रमात्॥ ३३॥ [ इति सक्टिः ८]

ग्रजितः पुष्पदन्तस्य कूर्मारूढ (ः) सितो भवेत् । बीजपूराच्तसूत्रश्च कुन्तश्च नकुलं क्रमात् ॥ ३४ ॥ [इत्यजितः, जयः ९]

सुतारका श्वेतवर्णा वृषारूढा चतुर्भु जा। वरदं चान्तसूलं चाङ्गुशं च कलशं भवेत्॥ ३५॥

३०। नकुलं वाद्ययन्त्रविशेषः।

३२। 'त्रिनेत्र' इत्यत्र 'द्विनेत्र' इति पाठः श्रेयान्, द्विभुजम्त्ते नेत्रत्रयस्य विरलदर्शनत्वात्। पूर्वपदे सन्धिजा विकृतिरप्येतदेव मतमनुकृत्वपति।

३३। श्रुक्कटिरित्युदेशस्त्रोके (ंृण१४)। देवता—१५

शीतले नाथे [स्याद्] ब्रह्मा त्र्यत्तः (श्वेतमुखाज्वरथः?)। लुङ्गं मुद्गरपाशो चाभयाचाङ्गुशगदानकुलम् ॥ ३६ ॥ [इति ब्रह्मा १०]

अशोका (मुद्र ? मुद्र)वर्णा स्यात् ( प्रमा ? पद्मा ) रूढा चतुर्भु जा।

वरदं नागपाशं चाङ्क्षशं वे बीजपूरकम् ॥ ३७॥

श्रेयांस ईश्वरो यत्तस्त्र्यत्तः श्वेतो वृषासनः। मातुलिङ्गं गदां चैवाङ्कुशं च कमलं क्रमात्॥ ३८॥ [इति वक्षेट् ११]

चतुर्भु जा गौरवर्णा मानवी सिंहवाहना।
ग्रङ्क्शं वरदं हस्तं नकुळं मुद्ग(लं १ रं) तथा॥ ३६॥

वासपूज्ये कुमारः स्याच् श्वेतो वे हंसवाहनः। मातुलिङ्गञ्च बाणञ्च धनुर्नेकुलमेव च॥ ४०॥

विमले षण्मुखः श्वेतः (शिषी ? शिखि) स्थः फलचक्रभृत् । बाणं खड्गञ्च पाशाच्तमभयाङ्कराखेटकम् ।

प्रचण्डा श्यामवर्णा स्याद अश्वारूढा चतुर्भुजा । वरदं च तथा शक्तिर्गदाम्बुजमनुक्रमात्॥

३६। 'श्वेतमुखोज्ज्वल' इति वा, 'श्वेतमुखोऽङ्जगः' इति वा 'श्वेतमुखाम्बुज' इति वा स्वात्। अतिसाहसं पुनः 'त्र्यक्षश्राष्टभुजोऽङ्जगः' इति कल्पनम्। छङ्गमिति मातुछङ्गः, अमूरसः फल्टविशेषोऽयम्।

४०। वासपूर्यस्य यक्षः कुमारोऽनेन लक्षितः, क्रमप्राप्ता शासनदेवता चण्डा पुनर्न लक्षिता, तद्यं लिपिकृत्पमादो वा ग्रन्थकृतः स्ललनं वेति स्रिशीमिश्चिन्तनीयम् ।

धनुश्रकञ्च नकुलं दित्तणाधःकरक्रमात् । हित वण्सुखः १३ ] पद्मस्था विदिता पीता बाणपाशाहिकामु कम् ॥ ४१॥ ि इति विदिता १३ व पाताल (त्रि ? स्त्रि ) मु (खा ? खोऽ ) नन्ते र(का? को) मकरवाहनः। पद्मखड्गं तथा पाशमत्तं खेटश्च नाकुलम् ॥ ४२ ॥ ि इति पातालः १४ ] अङ्क्षशी गौरवर्णा स्यात् पद्मारूढा चतुर्भुजा । खड्ग (स्त १ न्त ) था नागपाशमङ्गशं खेटकं तथा ॥४३॥ [ इत्यङ्कुशी १४ ] किन्नरिस्त्रमुखो धर्मे लोहि(ते १ तः ) कृमेवाहनः। बीजपूरं गदां चाभयाचामा [ ला ] ब्जनाकुलम् ॥ ४४ ॥ [इति किन्नरः १५] कन्दर्पा गौरवर्णा स्यान्मत्स्यारूढा चतुर्भु जा। उत्पलं चाङ्गुशं हस्तेऽभयं पद्मं क्रमाद् भवेत्॥ ४५॥ इति कन्दर्पा १५ ] गरुडः शान्तिनाथस्य श्यामः शुकरवाहनः। वाराहवदनो बीजपूरपद्मात्तनाकुलैः॥ ४६॥ [ इति गरुडः १६ ] निर्वाणो गौरवर्णा स्यात् पद्मारूढा चतुर्भु जा ।

पुस्तकं चोत्पलं पद्मं कमण्डलुः क्रमाद् भवेत् ॥ ४७ ॥

[ इति निर्वाणी १६ ]

४१। बहुबाहरयं पण्मुख इति सम्भाज्यते आयुधबाहुल्यदर्शनात् ।

४२ । त्रिमुखत्वात् पातालः षड्भुज इति षडेवाऽऽयुधानि ।

४४। किव्ररोऽपि त्रिमुख त्वात् षड्भुजः।

कुन्थनाथस्य गन्ध(र्वो हिंस १ र्वः सिंह) स्थः श्यामवर्णभाक् वरदं नागपाशं चाङ्कशं वे वीजपूरकम् ॥ ४८ ॥

[ इति गन्धर्वः १७ ]

गौरवर्णा मयूरस्था बीजपूरित्रशूलने । (पद्ममुषंधिका ?) चैव स्याद बला नाम यद्मिणी ॥४६॥ [इति बला १७]

अरुनाथस्य यत्तेन्द्रस्त्रिनेत्तः शेषवाहनः । षणमुखः श्यामवर्णा(स्या ? स्यो) मातुलिङ्गं शिरस्तथा ॥५०॥ खड्गं मुद्गरपाशौ चाभयात्ताङ्कुशशूलकम् । खेटं धनुश्च नकुलं भुजा द्वादश कीर्तिताः ॥ ५१॥ [ इति यक्षेट् १८]

धारिणी यन्तिणी नीलपद्मवर्णासनस्थिता । मातुलिङ्गोत्पलं चान्तमालापद्मं करेषु च ॥ ५२ ॥ [ इति धारिणी १८ ]

मह्यो (सृतः?सितः) (कुषोरोह?कुबेरोऽथ) रथारूढश्चतुर्मुखः। वरपर्शु लमभया मुद्ररं शक्तिलुङ्गकम् ॥ ५३ ॥

कृष्णवर्णा चतुर्हस्ता पद्मस्था धरणप्रिया । वरदं चात्तसूत्रञ्च शक्तिर्वे मातुलिङ्गकम् ॥ ५४ ॥ [ इति धरणप्रिया १९ ]

त्रिनेलो वरुणो यत्तो धवलो मुनिसुव्रते । वृषवाहश्चतुर्वेक्त्रो जटामुकुटमण्डितः ॥ ५५ ॥

५३। पर्ध्वालमिति वरदमित्यादिवह बाहुविशेषणम् ; पर्श्वः परश्चपर्यायः।

मातुलिङ्गं गदावाणं शक्तिः पाशं धनुस्तथा।
पद्मं च नकुलं चेति दिन्नणाधःकरक्रमात्॥ ५६॥
[इति वरणः २०]
वरदन्ता गौरवणी सिंहारूढा सुशोभना।
वरदं चान्तसूतं तिशूलं च बीजपूरकम्॥ ५७॥
[इति वरदन्ता २०]
मुकुटि(नेंमि १ नीम)नाथस्य पीतस्त्रयन्तश्चतुर्मु वः।
वृषवाहो मातुलिङ्गं शक्तिश्च मुद्गराभयो॥ ५८॥
[इति चक्राटः २१]
अन्तं वज्रं परशुलं नकुलं (माथातस्तु१)।
गान्धारी वरखड्गं खेटं लुङ्गं हंसारूढा सिता
(प्रोक्तकायो१)॥ ५६॥
[इति गान्यारी २१]

नेमिनाथस्य गोमेधो नर(स्थास्त्रिमूषर १ स्थस्त्रिमुखः) सितः। बीजपूरं पशु चक्रं शक्तिशूलं च नाकुलम् ॥ ६०॥

सिंहारूढाऽम्बिका(याश्च लुं वीर्नागयाकुलम् ? )। अङ्कुशं च तथा (पुश्पत्नं) त(थाश्स्या) हस्तेषु कारयेत्॥६१॥

[इति अम्बिका २२]

अक्षवज्रपरञ्जनकुरूं(मथानुस्तु ?)गान्धारी यक्षिणी । वरखड्गखेटलुङ्गं हंसारूढा(स्तिता कायो?)॥

इति रूपावतारे एतन्मतप्रतिपादकम् अपरित्यक्तमूळदोषविषमं पद्यम्।

६१। 'सिंहारूढाम्बि(कशका)का(र्यश्या) उसनागपाशकम्' इति रूपावतारपाठपर्या-छोचनया 'सिंहारूढाम्बिका मातुलिङ्गञ्ज नागपाशकम्' इति पूर्वार्धे पाठः सम्भाव्यते ।

५९ । अक्षमिति । अर्धमिदं किं शृकुटेरायुधप्रतिपादनपरमाहो गान्धार्या इति न निश्चितुमः । द्वाभ्यां द्वाभ्यामधाभ्यामेकैकस्य रुक्षणसमाप्तिरित्यस्मिन् प्रकरणे दृश्यते, तत्कमादरे तु गान्धार्या आयुधप्रतिपादनपरमिदमर्थमिति भवति ।

पार्श्वः श्रीपार्श्वनाथस्य कूर्मारूढो गजाननः । बीजपूरोरगं नागं नकुलं श्यामवर्णभृत् ॥ ६२ ॥ [ इति पार्श्वः २३ ]

पद्मावती रक्तवर्णा (कुर्कु १कुक्कु)टस्था चतुर्भु जा । पद्मं पाशाङ्कुशं बीजपूरं हस्तेषु कारयेत् ॥ ६३ ॥ [ इति पशावती २३ ]

महावीरस्य मातङ्गः श्यामः स्याद् गजवाहनः। दक्तिणे नकुलं हस्ते वामे स्याद् बीजपूरकम्॥ ६४॥ [इति मातङ्गः २४]

सिद्धायका नीलवर्णा सिंहारूढा चतुर्भु जा।
पुस्तकं चाभयं चैव बाणं स्यान्मातुलिङ्गकम्॥ ६५॥
[ इति सिद्धायका २४]

[ इति जिनानां यक्षयक्षिणीमूर्त्तयः ]

अथ द्वितीयभेदेन चक्रे (श्वरी ) द्वादशभुजाष्टचक्रे वज्रयोर्द्वयमेव च । मातुलिङ्गाभयं चैव पद्मस्था ग(रलो ? रुडो)परि ॥ ६६ ॥ कैलासमोशरणाञ्जिसद्वावित्तसदाशिवम् । सिंहासनं धर्मचक्रमुपरीह इन्नवयम् ॥ ६७ ॥

जिनस्य मूर्त्तयोऽनन्ताः पूजिताः (सोख्यसर्व ? सर्वसौख्य )दा । चतस्रोऽतिशयेर्युक्तास्तासां पूज्या विशेषतः ॥ श्रीआदिनाथो नेमिश्र (पर्वे ? पाश्वों ) वीर (चतु ? श्रतु)र्थकः । चक्रे (चर्या ? श्रर्थ )म्बिका पद्मावती सिद्धायकेति च ॥ इति (अ० ६, श्लो० २ ९-२ ६ )।

६९। एतेषां जिनानां शासनदेवतानाञ्च मध्ये चत्वारो मुख्या इति रूपमण्डनपर्या-छोचनया प्राप्यते। तथा च रूपमण्डने—

६७। कैछासं सोमशरणं (सिधि ? सिद्धि ) वर्त्तिसदाशिवम् । सिंहासनं धर्मवऋपुरानेद्रातपत्रकत् ॥ इति रूपमण्डते (अ० ६, श्ल्डो० २७) ।

# श्रीवत्सञ्च तथाऽशोकं वृषा वृश्चिकदुन्दुभिः।

#### [ प्रतीहाराः ]

इन्द्र इन्द्रजयश्चेव माहेन्द्रो (वी ? वि ) जयस्तथा ॥ ६८ ॥ धरणेन्द्रो पद्मकश्च सुनाभः सुरदुन्दुभिः । इत्यष्टौ च प्रतीहारा (वि ? वी) तरागे तु शान्तिदाः ॥६६॥

[ प्रतीहाराणां स्वरूपम् ]

फलवज्राङ्कुशं दण्डिमन्द्रसव्ये (ध्वजः?जय)स्तथा ।

द्रौ वज्रौ फलदण्डन्तु माहेन्द्रसव्ये विजयस्तथा ॥ ७० ॥
( यदायुथयोगोद्भवा विपञ्चफणतोऽद्धू गाः ?) ।
धरणेन्द्र(ः) पद्मकश्च सर्वशान्तिकरौ स्मृतौ ॥ ७१ ॥
यक्तरूपाधिका(रं च? राश्च) निधिहस्ताः शुभो(दराः? दयाः) ।
सुना(भं ? भो) दुन्दुभिश्चैव सर्वे शान्तिप्रदायकाः ॥७२॥
इत्यष्टौ च प्रतीहारा जिनेन्द्रस्य च शान्ति(दः ? दाः ) ।
नगरादिपुरम्रामे सर्वविद्यप्रणाशनाः ॥ ७३ ॥
मुन्तयर्थे विश्वमेतद् भ्रमित च बहुधा देवदैत्याः पिशाचा
रक्तो गन्धर्वयक्तो नरमृगपशवो नैव मुक्तिं विजग्मुः ।
एकः श्रीवीतरागः परमपदसुखे मुक्ति(नीं?मार्गे)विलीनो

• वन्द्यस्तेना(गः । एस। सुरगण(म) नुजैः सर्वसौख्यस्य
हेतुः ॥ ७४ ॥

इति श्रीक्तेत्रात्मज (सूत्र )भृन्मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे जिनमूर्त्तिचतुर्विंशतियक्तयक्तिण्यधिकारो नाम सप्तमोऽध्यायः॥ ७॥

## अष्टमोऽध्यायः

अथ गौरीं प्रवद्त्यामि प्रमाणं मूर्त्तिलज्ञणम् । चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सर्वाभरणभूषिता । गोधासनोपरिस्था च कर्त्तव्या सर्वकामदा ॥ १॥

[ इति गौरीमूर्तीनां सामान्यळक्षणम् ]

(उत्तमा?उमा च) पार्वती गौरी लिखता च श्रिया तथा। कृष्णा च हिम(वन्ति ? वन्ती) च रम्भा च साविली तथा। लिखण्डा तोतला चैव त्रिपुरा द्वादशोदिताः॥ २॥

अन्तस्(त्रा१त्रं) च कमलं दर्पणञ्च कमण्ड( लु १ लुं)। उमाना( म्नि१म्नी ) भवेन्मूर्तिः पूजिता त्रिदशैरिप ॥ ३॥

अत्तसूत्रं शिवं देवं गणाध्यत्तं कमण्डलुम् । अग्निकुण्डोभये पत्ते पार्वती पर्वतोद्भवा ॥ ४ ॥

[ इति पार्वती ]

१। पञ्चमाध्याये वैष्णवप्रकरणे शिलाचकलक्षणं विष्णोर्मू त्यंन्तराणि च प्रतिपादितानि । षष्ठे शैवे शिवम् तिः शिवलिङ्गानि प्रसङ्गतो मण्डपिवये विशेषात्र प्रतिपादिताः । अन्तरा सप्तमे जैनाधिकारे जिनतदुपासकतच्छासनरेवताः सलक्षणाः सामिधानाः प्रतिपाद्याष्टमे शाक्ताधिकारे शक्तीनां मूर्तीर्वक्तुमासां गौर्यशतया मूलीभूतां गौरीं लक्ष्यति—अथेति । 'वृतुर्मुजा त्रिनेत्रा च सर्वाभरणभूषिते'ति अविशेषेण सर्वासामेव गौरीमूर्तीनां लक्षणम् ; अत एव प्रत्येकलक्षणे भुजनेत्रादीनामुल्लेषो न कृतः । 'गौर्याः प्रवक्ष्यामी'ति रूपमण्डने पाठः । (६।१) ।

२ । कास्तावद्ध गौर्या मूर्त्तंय इत्यपेक्षायामाह—उमा चेति । अयमासाम् उद्देशः । रूप-मण्डने अयमुदेशनिर्देशो नास्ति । तत्र 'अथ गौर्याः प्रवक्ष्यामी'त्युपक्रम्यैव क्रमेणाऽऽसां रुक्षणानि छिखितानि ।

४। 'अग्निकुण्डोभये पक्षे' इत्यत्र 'पक्षद्वयेऽग्निकुण्डब्च' इति रूपमण्डने (५।२) ऋज्वर्थः पाठः ।

अन्तसू ( त्रोभयश्त्राभये) पद्मं तस्योद्धे तु कमण्डलुम् । गौर्या ( याश्र्य ) मूर्त्तिरित्युक्ता कर्त्तव्या शिवशासिनी ॥ ५ ॥ [ इति गौरी ]

अक्तसूत्रं च वीणे हे कमण्डलु (:) करेषु च। लिलता च तदा नाम सिद्ध( चामर ? चारण )सेविता ॥ ६॥ [इति किला]

गोधासनात्त्तस्त्वा च ( म ? अ )भयं वरदं करम् । श्रिया मूर्त्तिस्तदा नाम (ग्रहे?यहे) पूज्या (श्रियोपमा?श्रिये सदा)॥ [इति श्रिया]

त्रज्ञस्त्रं कमण्डलुं हृदये च पुटाञ्जलि (ः?)। पश्चा (प्रवश्च?प्रयश्च) कुण्डेषु कृष्णा नाम सुशोभना॥ ८॥ [इति कृष्णा]

हिमवन्ती शैंलराजी (शब्दवस्यात् परीसुता ?)। (पद्मदर्भणोभवा ?) तु वीवाहे तु माहेश्वरी॥ ६॥ [इति हिमवन्ती]

कमण्डल्वच्चवज्राङ्कुशं गजासनसंस्थिता । (अ१सा)प्रतीतोद्ध(वा १ वद्)रूपा रम्भा च सर्वकामदा ॥१०॥ [इति रम्भा]

६। छिलता रूपमण्डने नास्ति । 'सिद्धचामरसेविते'त्यस्य 'सिद्धामरनिषेविते'त्यर्थे तात्पर्थं वा कृतशुद्धौ पाठे तात्पर्यं वेति चिन्तनीयम् ।

८ । पञ्चाप्नयश्च कुण्डेष्विति उभयतः पार्श्वयोरिम्नकुण्डपञ्चकान्वितेत्यर्थः । अत्र 'पक्ष-द्वयेऽम्निकुण्डञ्चे'ति पार्वतीवदेव पाठो भवेन्न वेति चिन्तनीयम् । इयमपि रूपमण्डने नास्ति ।

९। हिमवन्त्या लक्षणं पाठविकाराद दुरुन्नेयम्। इयमपि रूपमण्डने नास्ति।

१०। सा रम्भा प्रतीतोद्धभवदृष्ट्पा प्रतीतं ख्यातम् उद्धभवद् रूपं यस्याः तादृशी, यस्या रूपं प्रतिक्षणमेव नवनवीभूतं सत् प्रख्यायते इत्यर्थः। सोपसर्गेण भवतिना वर्त्तमानकाळ-भाविना शत्रा च रूपस्य प्रतिक्षणोत्पद्यमानत्वं छभ्यते। रूपमण्डने—

अत्तसूत्रं पुस्तकश्च धत्ते पद्मं कमण्डलुम् । चतुर्वक्ता तु सा(वि ? त्री) श्रोत्रियाणां यहे हिता ॥ ११ ॥ [ इति सावित्री ]

अन्तसूतं वज्र(शक्ति?शक्ती) तस्याधश्च कमण्डलुः । ( त्रिखण्ड?ण्डां ) पूजयेत्रित्यं सर्वकामफलप्र(दा?दाम् )॥१२॥ [ इति त्रिखण्डा ]

शूलाच्नसृतं दण्डश्च (श्वेतचामकरे श्रेथेतचामरकं ) तथा। श्वेतदेहा भवे (देही श्रेथेवी ) तोतला पापनाशिनी ॥ १३॥ [इति तोतला]

पाशाङ्कुशाभयवरं चतुर्हस्तेष्वनुक्रमात् । त्रिपुरा नाम संपूज्या वन्दिता लिदशैरपि॥ १४॥ [ इति त्रिपुरा ]

### इति द्वादश गौर्यः

वच्यामि गौर्यायत (नं १ न) देवतानामनुक्रमम् । वामे (स्याद्धिश्तिद्धिः) श्रिया सौम्ये सावित्री चैव पश्चिमे ॥१५॥ ( पृष्टिः१पृष्ठे ) कर्णे तथा द्वाभ्यां भगवती सरस्वती । ईशाने च गणेशः स्यात् कुमार(म१ श्चा)श्विकोणके ॥ १६ ॥

> कमण्डल्वश्चसूत्रञ्च विश्राणा वजूमङ्कुशम् । गजासनस्थिता रम्भा कर्त्तव्या सर्वकामदा ॥ (अ० ५, इछो० ५) ->

इति रम्भालक्षणमुपलभ्यते ।

१२। त्रिखण्डा रूपमण्डनं न मण्डयति।

१३। शूलाक्षसूत्रं दण्डञ्ज विभ्राणा वैव वामरम् । तोतला कथिता चेयं सर्व( कोप ? पाप )प्रणाशिनी ॥

इति निःसन्दिग्धार्थः पाठो रूपमण्डने ( अ० ५, १२छो० ६ )।

१५--१७। गौर्यायतनं लक्षयति-वक्ष्यामीत्यादिना। वामे इति दक्षिणस्यां दिशि,

कुण्डलाभ्यामलङ्कृता सर्वाभरणभूषिता। मध्ये देवी प्रतिष्ठा( प्य?प्या ) चेश्वरस्य सदा प्रिया॥ १७॥ [ इति गौर्यायतनम् ]

श्रभयाङ्कुशपाशं दण्डं जया चैव तु पूर्वतः। सव्यापसव्ययोगेन ( न १ वि )जया नाम सा भवेत्॥ १८॥ अभयाङ्कुशपाशदण्डम् अजितासव्येऽपराजिता। अभयवज्राङ्कुशदण्डं विभक्ताङ्कुशापसव्ये मङ्गला। अभ( या१यं ) शङ्कपद्मदण्डं मोहिन्य( पि सव्ये सभिनी१पसव्ये स्तिम्भनी )॥ १६॥

जया च विजया चैव श्रजिता चापराजिता। विभक्ता मङ्गळा चैव मोहिनी स्तम्भिनी तथा। गोर्यायतने शस्ता (च१श्च) अष्ट (स्याद्१स्युः)द्वारपाळिकाः॥२०॥ [ इति गौर्याः प्रतीहाराः]

सौम्य इत्युत्तरस्याम्, एतेन पश्चिमास्या प्रतिमेति ग्रन्थकर्त्तुरिभप्रायः प्रतिभाति । पृष्ठे कर्णे तथा द्वाभ्यामिति—

#### 'पृष्ठकर्णद्वये कार्या भगवती सरस्वती'

इति रूपमण्डने (अ० ५, २ळो० ९ ] संस्कारग्रुद्धः पाठः । अत्र ऐशानाग्नेययोर्वश्यमाणत्वात् 'पृष्ठकर्णद्वय'परेन वायुनैर्ऋतकोणद्वयं बोध्यम् । एवळ्ळ मध्यवर्त्तिन्यां प्रतिमायां प्रवास्यायां सत्यामेव वायुनैर्ऋतकोणद्वयं पृष्ठतः स्यादिति पूर्वं पश्चिमास्यपरतामवळम्ब्य यद व्याख्यातं सद्घ व्याहतमित्यन्यथा व्याख्यायते—वामे वामभागे पूर्वास्यत्वादुत्तरस्यां दिशीत्यर्थः, सौम्ये दक्षिणे भागे दक्षिणस्यां दिशीत्यर्थः ।

अत्र गौर्यायतने पूर्वस्यां दिशि मूर्त्तिविशेषाश्रवणात् 'लिङ्गस्याग्रे न कर्त्तव्या ह्यचांरूपेण देवता' (अ०३, इलो०—) इतिवदत्रापि गौर्यग्रे मूर्त्तिर्न विधेयेत्यायाति, तत्र लिङ्गपदस्योपलक्षण-परत्वव्याख्यानाद्वा।

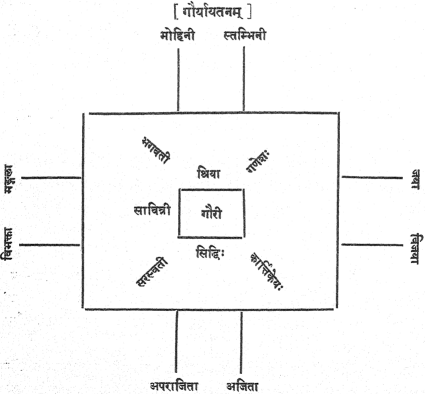
१८-१९। इदानीं गौर्याश्रतसृषु द्वार्षु चतस्रो द्वारपालिका आह—अभयेति। पूर्वादितः प्रादक्षिग्येन (पूर्व-दक्षिण-पश्चिमोत्तरक्रमेण) प्रतिद्वारं हे हे द्वारपालिके वामदक्षिणोदुम्बरयोः

## दण्डश्च परशुं पद्मं मोदकश्च गजाननम् । गणेशं मूषकारूढं सिद्धिदं सर्वकामदम् ॥ २१॥

[ इति गणेशः ]

क्रमेण कार्ये इति वर्त्तुळार्थः । तत्र पूर्वे द्वारे वामोदुम्बरे जया दक्षिणोदुम्बरे विजया, एवं दक्षिणे अजितापराजिते, पश्चिमे विभक्ता-मङ्गळे, उत्तरे मोहिनी-स्तम्मिन्यो इति ज्ञेयम् ।

अत्र 'विजया नाम सा भवेत्' (१८) इत्यत्र 'विजया तामसा भवेत्' इति रूपमण्डने (अ० ५, श्लो० ११) प्रामादिकः पाठः, प्रतिद्वारं द्वारपालिकानां यथाश्रुतद्वित्वभङ्गप्रसङ्गात्, अनुदेशश्लोके तामसाया अपाठाच । छखबोधार्थं चित्रे गौर्या आयतनदेवताः प्रतीहाराश्च मिवेश्यन्ते—



[कोष्ठमध्ये यथोक्ता आयतनदेवताः । कोष्ठाद बहिर्द्रयोर्द्रयोद्धरोद्धस्वरयोः पूर्वादिक्रमेण यथोक्ता जयाविजयादिद्वारदेवताश्च ]

२१। अथ गणेशमूत्तीराह—दण्डञ्जेति। अत्राऽऽदशै श्लोकत्रयानन्तरम् 'इति हेरम्बः'

वरं तथाऽङ्कुशं दण्डं परशुं चाभयं क्रमात्। कपालञ्च शरश्चात्तमालापाशगदा करे॥ २२॥ पञ्चवक्त्रं त्रिनेत्रञ्च हेरम्बञ्च गणेश्वरम्। मूषके च समारूढं सर्वकामार्थसाधकम्॥ २३॥

इति हेरम्बः

रक्ताङ्गो गजवक्त्रः स्याद् रत्नकुम्भं तथाऽङ्क्ष्र्शम् । परशुञ्च तथा द्(न्तोशन्तं) दिच्चणाधःकरक्रमात् ॥ २४ ॥ इति गजाननः

इत्येवं पुष्पिका दृश्यते । परं प्रथमश्लोके चतुर्णाम्, द्वितीये च दशानामायुधानां दर्शनादिष्द गणेशस्य पृथक् लक्षणादर्शनात्, रूपमण्डने (अ० ५, श्लो० १६-१७) उभयोरेव पृथक् लक्षण-दर्शनाच एतच्श्लोकानन्तरम् [ इति गणेशः ] इत्येवं बन्धन्यन्तः पुष्पिकेका निवेशिता । शिल्प-रत्ने आयुधानां भेदो दृश्यते यथा—

विघ्नेशं सपरश्वघाक्षविद्यादण्डोल्लसल्डक्टे-दोिभिः पाशस्णीस्वदन्तवरदात्येवां चतुर्भिर्युतम् । द्युण्डाग्राहितबीजप्रमुरुकुर्क्षि त्रीक्षणं संस्मरेत् सिन्दूराभमिभास्यमिन्दुशकलाद्याकल्पमञ्जासनम् ॥

( शि॰ उ॰ अ॰ २५, श्लो॰ ५७ )

इति । परमिदं गणेशस्य वा वक्ष्यमाणवक्रतुण्डस्य वा लक्षणं नोभयोरिप वेति छपीभि-र्भान्यम् । तत्र तु 'अथ बीजगणपति'रित्युपक्रम्य लक्षणान्येतानि लिखितानि दृश्यन्ते ।

२२ । इदानीं हेरम्बं निर्दिशति—वरमिति । अत्र कण्ठतोऽनुक्तत्वेऽपि एतन्मते अयं दशसुज इत्यायाति, आयुधानां तावत्संख्याकत्वदर्शनात् । शिल्परत्नेऽपि 'अथ हेरम्बः' इत्युपक्रम्य सार्धश्लोकत्रयेण तल्लक्षणमुक्तम्, तत्रापि दशसुजत्वमेव दृश्यते ( उ० अ० २५, श्लो० ५८-६१ ) । रूपमण्डने तु—

वरं तथाऽङ्कुशं दण्डं दक्षिणे पाश्वंभागयोः । वामे करालं वाणाक्षं पाशं कौमोदकी तथा ॥

(अ० ५, रलो० १६) इति विषमः पाठो विषमा चोभयतः पाद्यवयोरायुधरचना दृश्यते । २३ । पञ्चवक्तं त्रिनेत्रमिति गणेशहेरम्बयोः साधारणं लक्षणम्, गणेशलक्षणे वक्त्नेत्रयो-रनुहोखात्, अत एव 'हेरम्बञ्च गणेश्वर'मित्यत्रोभयोरेव विशेष्यपरताऽभ्युपेया न त्वेकस्य विशेषणपरताऽपि । लम्बोदरं त्रिनयनं पाशाङ्क्षशधरं परम् । वरदाभयहस्तञ्च चलत्कर्णं (समाचरम् ? सचामरम् ) ॥२५॥ इति कतुण्डः

उच्छिष्टं मूषकस्थञ्च त्र्यत्तं व्यालोपवीतिनम् । भग्नदन्तात्त्तसूत्रञ्च परशुं मोदकक्रमात् ॥ २६ ॥ इत्युच्छिष्टगणपतिः

सिन्दूराभं त्रिनेत्रञ्च (म१अ) भयं मोदकं (वच१तथा)।
टङ्कं शरोऽक्तमाला च मुद्गरं चाङ्कुशं तथा।
त्रिशूलं चेति हस्तेषु दधानं कुन्दवत् सितम्॥ २७॥
हित हेरम्बः

पाशाङ्कुशौ कल्पलता ( भृङ्ग?भृङ्गं ) विभ्नत् करेषु च । शिशमोलस्त्रिनेत्रश्च रक्तः चित्रगणाधिपः २८॥

[ इति क्षिप्रगणपतिः ]

रक्ताक्षमालां परशुञ्च दण्डं भक्ष्यञ्च दोभिः परितो दधानम् । हेमावदातं त्रिहरां गजास्यं लम्बोदरं तं शिरसा नमामि ॥

( उ० अ० २५, श्लो० ५५ )

इति प्रकृतोच्छिष्टगगपतिलक्षणान्वितः कश्चित् गणपतिर्लक्षितो दृश्यते । 'सक्ष्यं' मोदकम् । २७ । सिन्दूराममिति । नायं रूपमण्डने न वा शिलपरत्ने उपलभ्यते । पूर्वं द्वार्विश-श्रयोविशक्लोकाभ्यामेको हेरम्बो लक्षितः पुनरपरोऽपि लक्ष्यत इत्यहो हेरम्बग्रहिलता ग्रन्थकर्त्तुः ।

२८। पाशाङ्कुशाविति । अयमपि रूपमण्डने नास्ति, अस्ति च शिल्परत्ने ; परं तन्न शृद्धस्थाने 'स्वरदः' पदं करोति । तथाच—

धतपाशाङ्क्षशकलप (क) लितिकास्वरदश्च बीजपूरयुतः । शशिशकलकलितमौलिश्चिलोचनोऽरुणतनुत्र्व गजाननः ॥ इति। एवञ्चात्र 'भुङ्गमि'स्यत्र 'दण्डमि'ति पाठः कल्पनीयो न वेति सुधीभिश्चिन्तनीयम् ।

२५ । वऋतुण्डं छक्षयति—छम्बोद्रमिति । प्रमाणान्तरानुपलम्भेऽपि प्रन्थकृता कृतया पुष्पिकया वक्रतुण्ड एवार्यं न लम्बोद्रर इति जानीमः ।

२६। उच्छिष्टगणपतिमाह—उच्छिष्टमिति। अयं रूपमण्डने नास्ति। शिल्परत्ने तु बीज-गणपतिप्रस्ताचे—

उत्तरे तु सदा गौरी याम्ये चैव सरस्वती । पश्चिमे यत्त (राज्यं?राजः) च बुद्धः पूर्व व्यवस्थि (तः?ता)॥२६

सर्वे च वामनाकारा (:) पुरुषाननसौम्य (तः?भाः)।
तर्जनी परशुं दण्डमिवझो दण्डहस्तकः ॥ ३० ॥
तर्जनीदण्डापसव्ये स भवेद् विझराजकः ।
तर्जनीखड्गवरदं दण्डहस्तः सुवक्तृकः ॥ ३१ ॥

२९। इदानीं गणेशायतनदेवानाह—उत्तर इति । लेखकप्रमादादत्र कोणदेवताप्रतिपादकमेकं पद्यं ब्रुटितमिति सम्भाव्यते । तच-

वामाङ्गे गजकर्णन्तु सिद्धिं दथ्याच दक्षिणे । पृष्ठकर्णे तथा द्वौ च धूमको बाङचन्द्रमाः ॥

( रूप० अ० ५, श्लो० १९)

इति रूपमण्डनोक्तवदेव भवेद इति सम्भावयामः।

३०। गणेशप्रतीहारानाह—सर्व इति । रूपमण्डने 'सौम्याख्र पुरुषाननाः' इति द्वितीय-पादे छखतेन्यः पाठः । अष्टौ गणेशप्रतीहारा दक्षादिद्वारतो युग्मशः स्थापनीया इति वर्त्तुं छार्थः । क्रमस्तु गौर्यायतनहण्ट्या समुन्नेयः । शिल्परत्ने एकैकं वृक्षमाश्रिताभ्यामगादिदिशमलङ्कुर्वतीभ्यां द्वाभ्यां द्वाभ्यां द्वारदेवताभ्यां गणेशायतनमलङ्कृतिमिति दश्यते । तथाच—

अग्रेऽथ विल्वमभितश्च रमारमेशो तद्दक्षिणे वटजुषौ गिरिजावृषाङ्कौ । पृष्ठेऽथ पिप्पळजुषौ रतिपुष्पबाणौ सन्ये प्रियङ्गुमभितश्च महीवराहौ॥

( ड॰ अ॰ २५, श्लो॰ ४६ )

इति । एवञ्चेषां यथाक्रममायुषानि च तत्रेवोक्तानि—
ध्येयौ च पद्मयुगवक्रदरैः पुरोक्तो पाशाङ्कुशाख्यपरग्रुत्रिशिखैरथाम्यौ ।
युग्मोत्पळेक्षुमयचापशरैस्तृतीयावन्त्यौ ग्रुकाह्वकल्रमाग्रगदारथाङ्गैः॥

( उ० अ० २५, रलो० ४७ )

इति । परिमदं प्रतीहाराणामायतनदेवतानां वा लक्षणिमिति यद्यपि दुरुन्नेयम् , तथाऽप्यायुध-दर्शनात् प्रतीहारा एवैते इति निश्चिनुमः नाऽऽयतनदेवताः, आयतनदेवतानां क्रापि प्रहरणाः नुपलक्षेः ।

३१। अत्र चतुर्थचरणे 'दण्डहस्तः खबस्नकः' इति रूपमण्डने (अ० ५, रुखो० २२) पाठः ।

तर्जनीदण्डापसव्ये बलवान्तकदित्तणे।
तर्जनीवाणचापश्च दण्डश्च गजकणंकः॥ ३२॥
तर्जनीदण्डापसव्ये गोकणांकृतिपश्चिमे।
तर्जनीपग्नाङ्कुशं च दण्डहस्तः सुसौम्यकः॥ ३३॥
तर्जनीदण्डापसव्ये स चैव शुभदायकः।
(यश्द) ज्ञद्वारादि(क्श) सर्वेषु श्रष्टी चैव शुभावहाः॥ ३४॥
तर्जनीदण्डापसव्ये बलवान्तकदित्तणे।
तर्जनीवाणचापश्च दण्डश्च गजकणंकः ३५॥
इति गणे शवतीहाराः
कार्तिकयं प्रवद्त्यामि तरुणादित्य(संश्म) प्रभम्।
कमग्रडलोदवर्णामं कुमारं सुकुमारकम्॥ ३६॥
गण्डकेश्चि(रकेशकरे)र्युक्तं मयूरवरवाहनम्।
स्थानी(यं १ये) खेटनगरं भुजा द्वादश करुपयेत्॥ ३७॥

३५। द्वात्रिंशश्लोकतुल्यमिदं पद्यं सम्पातायातमिति सम्भाव्यते ।

३६। कार्त्तिकेयमाह—कार्त्तिकेयमिति। स्थानभेदेन स्थाप्यमानोऽयं हि-चतु-ह्रांद्श-भुजत्वेन त्रिघा भवति। तत्र स्थानीये खेटनगरे वा द्वादशभुजः, खर्वटे चतुर्भुजः, ग्रामे वने वा द्विभुज इति शिल्परत्नसम्मतं तत्त्वम्। तथाच—

> स्थानीये खेटके वाऽिष कुमारो लिख्यते यदा ॥ भुजा द्वादश कुर्वीत खर्वटे चतुरो भुजान् । ग्रामे वने द्विबाद्वः स्थात् • • • • • दिवादः

( शिल्प० उ० अ० २५, वळो० १२९-१३० )

'कमण्डलोदवर्णाभम्' इत्यत्र 'कनलोदरवर्णाभम्' इति रूपमण्डने पाठः (अ० ५, इलो० २६)। एवच्च 'तरुणादित्यसप्रभिन्यनेनौज्जवल्यम्, 'कमलोदरवर्णाभिनि'त्यनेन च वर्ण-प्रकर्षः प्राप्यते।

३७। 'स्थानीयं खेटनगरे' इत्यत्र 'स्थानीये खेटके वाऽपि' इति शिलपरत्ने 'स्थापनीया-खेटनगरे(?)' इति रूपमण्डने पाठः। गण्डकेश्विक्करेर्युंक्तमिति गण्डदेशविलम्बिभः केशैः 'गालपाद्या' इति प्रसिद्धैः शिखण्डकविशेषेर्युंक्तमित्यर्थः।

चतुर्भु जः ( कर्पटे ? खर्बटे ) स्याद् वने ग्रामे द्विबाहुकः। शक्तिपाशं तथा खड्गं शरः शूलं तथैव च ॥ ३८॥ वरदश्चेकहस्तः स्यादथवाऽभ(वश्य) दो भवेत् । एते दिच्चणतो ज्ञेया (:) केयूर( वणकोद्ध ? कटकोज्ज्वलाः)॥ ३६॥ थनु ( : ) पताका मुष्टिश्च तर्जनी तु प्रसारि(का?ता) । खेटकं ताम्रच्डश्च वामहस्तेषु शस्यते॥ ४०॥ [ इति द्वादशभुजः ] द्विभुजस्य करे शक्तिर्वामे (स्या?ऽन्यः) कुक्कुटोपरि। [ इति हिभुजः ] चतुर्भूजो शक्तिपा(शो?शौ) वामतो दिल्लाणे (च सः ? त्वसिः )॥ ४१॥ वरदोऽभयदो वा(पी१पि) दिल्त(णे स्या१णः स्यात्) तुरीयकः। [इति चतुर्भंजः] कार्त्तिकेय( मयं?िममं ) शुभ्रं कर्त्तव्यं सर्वकामदम् ॥ ४२ ॥ इति कार्त्तिकेयः।

स्थानीये इति स्थितियोग्ये खेटनगरे कर्षकप्रामे इत्यर्थः ।

३८ । खर्बटे क्षुद्रनगरे । रूपमण्डने—

चतुर्भुजः कर्पटे स्याद वने प्रामे हिबाहुकः ।

दक्षिणे शक्तिपाशश्च खड्गं पाशं त्रिश्चळकम् ॥ इति

(अ० ५, श्लो० २८ ) ।

४१ । वामे करे शक्तिरन्यः करः कुक्टोपरीत्यन्वयः ।

४२ । तुरीयक इत्यत्र तुरीयकसिति रूपमण्डने प्रामादिकः पाठः।
देवता—२०

पञ्चलीलया वत्त्वामि शास्त्रभेदेस्तु भेदिताः। (१)लीलया ( <sup>(२)</sup>लील?लीला )<sup>(३)</sup>लीलाङ्गी <sup>(४)</sup>लिलता च (४)( लि?ली )लावती॥ ४३॥

तप्तकाञ्चनवर्णाभा वालसूर्यसमप्रभा।
सुवक्ता च सुनेता च (स्य?स्व )रूपारूपदायिनी।। ४४॥
अद्माला तथा कुण्डी अधोहस्तेषु कारयेत्।
द्वौ हस्ता(वि? वी) हशौ सर्वा(रू?वृ)र्द्धृहस्तौ निगयते॥४५॥
मृणालयु(ग्मे ?ग्मैः) लीलया च लीला स्यात् पद्मपुस्तकैः।
लीला(शी ? क्षी) पाशपद्माभ्यां लिलता च (व्रजां ? वज्रा-)
क्षुशैः॥ ४६॥

पाशाङ्कु(श ? शैः ) लीलावती लीलया(ः) पञ्च कीर्त्तिताः ।

अस्यानन्तर(तं ? तो ) व(क्ते ? क्ये) नव दुर्गा(ः) शुभावहा(ः) ॥ ४७ ॥

४३ । इदानीं पञ्चलीलया लक्षयित । पञ्चलीलया इति नवदुर्गोदिवत् लीलयादिपञ्चकमित्यर्थः । इत्पमण्डने संज्ञास्त्रक्णिनदैशिका आद्या पद्यह्रयी नास्ति । विचिन्वन्तोऽपि वयं पञ्चलीलया-कक्षणं समराङ्गणसूत्रधार-काश्यपशिल्पशिल्पश्चादिषु नोपलब्धवन्तः ।

४९ । सर्वासामेवाघोहस्तेषु अक्षमाला कुण्डी चेति प्रहरणह्रयम् ; ऊर्द्वृहस्तानां विशेषो वक्ष्यत इत्यर्थः । 'कुण्डी'त्यत्र 'अम्बुपात्रम्' इति रूपमण्डने पाठः । सर्वावूर्द्वृहस्ताविति राश्य-पेक्षया द्विवचनम् । 'निगद्यत' इति शैल्पं पदम् ।

४६ । मृणालयुगमौरिति हस्तयोर्युगमं युगमं मृणालमित्यर्थः, 'पद्मे युगमे' इति रूपमण्डने पाठः । 'पद्मपुस्तकेरि'ति बहुवचनमविवक्षितम्, एवमुत्तरत्र । सर्वत्र विशेषणे तृतीया ।

४७। नवदुर्गो आह—अस्येति। रूपमण्डने महालक्ष्मीक्षेमङ्करी-हरसिद्धयस्तिस्र एव किसिताः। एताः सर्वाश्चतुर्वाहवः। किसिति बाहव एव केवलं लक्षिता इति न लक्षयामः।

(अदो ? आदौ) तल<sup>(१)</sup> महालच्मी<sup>(२)</sup> (न ? नी)न्दा (३)च्लेमकरी तथा।

(४)सर्वती (४) महरण्डा च (६) भ्रमणी (०)सर्वमङ्गला ॥ ४८ ॥ (५)रेवती (६)हरसिद्धिश्च नवदुर्गीभिधानकम् ।

[ इति नवदुर्गानामानि ]

(पृथुमे १ पृथगे) कैकस्यानुक्रमं कथयिष्याम्यनुक्रमात् ॥४६॥ वरदं त्रिशूलं खेटं पानपात्रञ्च विश्वती । नागनीलकण्ठमध्ये महालद्दमी(ः) प्रकीत्तिता ॥ ५०॥

अत्तसूत्रं खड्गखेटं पानपालं तथोत्तमम् । नन्दा नाम (संख्या ? समाख्या)ता पूज्यते नन्दहेतवं ॥ ५१ ॥

वर(दं ?) तिशूलं पद्मं च पानपातं विधृत् करे। चेमङ्करी तथा नाम चेमारोग्यप्रदायिनी॥ ५२॥ [ इति क्षेमङ्करी ]

कमण्डलुं चक्रखेटं पानपात्रं तथोत्तरे। सर्वती च तदा नाम (सर्वकृष्ट ?) प्रदायिनी॥ ५३॥ [इति सर्वती]

खड्गं तथा त्रिशूलं च घण्टापात्रं तथोन्नतम् । महरण्डा (तथोन्नाम ? तथा नाम) वन्दिता विदशैरिप ॥५४॥

[इति महरण्डा]

४८। 'क्षेमकरी'त्यत्र 'क्षेमडूरी'ति छक्षणनिरूपणवेलायाम्।

४९। अनुक्रमं क्रमेण एकैकस्याः कथयिष्यामि लक्षणमिति शेषः।

५० । नागनीलकण्डयोहपादानप्रयोजनमनुसन्धेयम् ।

खड्गं डमरुखेटपाशं विश्वती च करोत्तमेः। श्रामणी च तदा नाम श्रामयेद् दुष्टचेतसः॥ ५५॥ [ इति श्रमणी ] अत्तसूतं तथा वज्ञं घण्टापातं तथोत्तमम्।

अत्तस्त्रं तथा वज्र घण्टापाल तथात्तमम्। सर्वमङ्ग(ल १ ला) मङ्गल्या सर्वविद्यविनाशिनी ॥ ५६ ॥ [ इति सर्वमङ्गला ]

दण्डिलशूलं खट्टाङ्गं पानपालं च बिभ्रती । रेवती च तदा नाम सर्वशान्तिप्रदायिनी ॥ ५७ ॥ [ इति रेवती ]

कमण्डलुं खड्गडमरं पानपातं तथा शुभम्। हरसिद्धिस्तदा नाम सर्वस्य सिद्धिहेतवे॥ ५८॥

> [ इति हरसिद्धिः ] इति नवदुर्गाः ।

त्तेलपालो विधातव्यो दिग्वासा घण्टभूषितः। कर्त्तिकां डमरुं बिश्रद्दत्तिणे तु करद्वये॥ ५६॥ वामे शूलं कपालं च मुण्डमालोपवीतकः। करोटि(नी १ नि)करोदारमालाग्रन्थितशेखरः॥ ६०॥

इति चेत्रपालः ।

क्षेत्रपालो विधातन्यो दिग्वासा घण्टभूषितः॥ (कार्त्तकां ? कर्त्तिकां ) डमरुं विभ्रदक्षिणे तु करद्वये। वामे शूटं कपालञ्ज सुण्डमालोपवीतकम्। करोति(?)कटितोदारसर्पमन्थितकोखरः॥ इति (अ० ९, श्वो० ७४-७५)।

५५। उद्देशश्लोके 'श्रमणी'ति वर्त्तते अत्र च श्रामणीति दृश्यते, कतरदेतयोः परिवर्त्तन-मर्हतीत्यनिश्चिन्वानैरस्माभिः कापि न व्यापारितो हस्तः, परं प्रथमपरित्यागे मानाभावं मन्यमानैः पुष्पिकायां 'श्रमणी'ति विद्वितम् ।

५९-६०। क्षेत्रपालं लक्षयित—क्षेत्रपाल इति । शिल्परहोऽयमादौ सान्विकादिभेदेन त्रिधा भिद्यते सान्विकश्च द्विभुजवतुर्भुजत्वेन पुनर्द्विधेति साकल्येन चतुर्विधः । रूपमण्डने पुनरेक एव चतुर्भुजः । तथाच—

अथातः संप्रवच्यामि (मात ? मातृ)रूपाणि ते (जया ? जय) । तत्र ब्राह्मी चतुर्वक्ता (पाठ ? षड्)भुजा हंससंस्थिता ॥ ६१ ॥ पिङ्गळीभूषणोपेता मृगचर्मोत्तरीयका । वरं सूत्रं कजं धत्ते दत्तवाहुलये कमात् ॥ ६२ ॥ वामेषु पुस्तकं (कुण्डी ? कुण्डीं) विश्व(त्तीं ? ती) चाभयप्रदा । [ इति शासी ]

माहेश्वरी वृषारूढा पश्चवक्ता तिलोचना ॥ ६३ ॥ बालेन्दुभुज्जटाजूटसुशोभा सर्वसौख्यदा । षड्भुजा (दर १ वर )दा दत्ते सूत्रं डमरुकं तथा ॥ ६४ ॥ शूलं घण्टाभयं वामे सैव धत्ते महाभुजा ।

कौमारी रक्तवर्णा स्यात् षड्वक्ता सार्कळोचना ॥ ६५ ॥ रिवबाहुर्मयूरस्था वरदा शक्तिधारिणी । पताका विश्रती दण्डं (पानं १ पाशं) बाणश्च दिव्वणे ॥ ६६ ॥

करोटीति । करोटिनिकरेण छछाटास्थिसमृहंन ग्रथिता या उदारा महती माछा तथा ग्रन्थितः शेखरः शिरस्थकेशजूटो यस्य सः । अयमेव पाठः साधीयानिति प्रतिभाति, शिल्परले (उ० अ० २५, श्को० १०८) 'नानानागविमृषितत्व'स्योक्तत्वेऽपि रूपमण्डनीयपाठश्चिन्त्य एव ।

६१ । इदानीं सप्त मातृर्रुक्षयित—अथात इति । 'जय' इति विश्वकर्मणोऽन्यतममानस-पुत्रस्य नाम । शिल्पशास्त्रस्य प्रवक्ता विश्वकर्मा बोद्धन्यश्च तत्पुत्रेप्वन्यतमो जयो नामेति प्रसिद्धिरिति युज्यत एव तत्सम्बोधनम् ।

६२ । पिङ्गली सवर्णम् । कर्ज पद्मम् । दूरभिन्नमेवास्य लक्षणं शिल्पस्त- ( उ० अ०२५, रुलो० ७६ ) रूपमण्डनयोः ( अ०५, रुलो० ६१-६३ ) । तयोरियं चतुर्भुजा ।

६३। इयमपि चतुर्भुजा शिल्परत्ररूपमण्डनयोः।

६९ । सार्कछोचनेति । सा अर्कछोचनेति च्छेदः, अर्कछोचना द्वादशनेत्रा । यद्वा, अर्कछोचनैः सह वर्त्तमानेति विग्रहः । रविवाहुद्वादशभुजा । इयमपि शिल्परल-रूपमण्डनयो-श्रतुर्भजा ।

वामे चापमधो घ(ण्टा ? ण्टां) कमलं कुकुट(स्त्व ? न्त्व)धः। परशुं विश्वती दत्ते तद्धस्त्वभयान्विता ॥ ६७ ॥ [ इति कौमारी ]

वैष्णवी तार्च्यगा श्यामा षड्भुजा वनमालिनी । वरदा (दा ? ग)दिनी दत्ते दधती चाऽऽयुधस्रजम् ॥ ६८॥ शङ्खचकाभ(या ? यैः) वामे (सचैर्य ? सा चैव) विलसद्भुजा । [ इति वैष्णवो ]

कृष्णवर्णा तु वाराही शूकरास्या महोदरा ॥६६॥ वरदा दण्डिनी खड्गं विश्वती दिच्चणे सदा । खेटपाशाभ(या ? यैः)वामे सैव चापि लसद्भुजा ॥७०॥ [ इति वाराही ]

ऐन्द्री सहस्रहक् सौम्या हेमाभा गजसंस्थिता। वरदा सूत्रिणी वज्जं विश्रत्यूड्वे तु दक्तिणे। वामे तु कलशं पात्रमभयं तद्धःकरे॥ ७१॥ [ इति ऐन्द्री ]

चामुण्डा प्रेतगा रक्ता विकृतास्याऽहिभूषणा । दंष्ट्र(दा ? ला) ज्ञीणदेहा च गर्जाज्ञी भीमरूपिणी ॥ ७२ ॥ दिग्बाहुः ज्ञामकुज्ञिश्च मुसलं (चक्रयं ? चक्रकं ) शरः । अङ्गु(शी ? शं) विभ्रती खड्गं ... ... चाप्यथ वामतः ॥७३॥ खेटं पाशधनुदण्डकुठारं (वे ? चे)ति विभ्रती ।

६९ । शङ्खनकाभयैरिति । वामभागे शङ्खनकादिभिर्विलसद्धभुजेत्यन्वयः ।

७१। ऊर्द्धे इत्युर्द्धक्रमेण।

७३। 'अङ्कर्श विभ्रती खड्गं' इत्यनन्तरं त्रुटितस्थाने 'सन्धे' इति स्यात् ।

चिण्डका श्वेतवर्णा स्या(त्रावा ? च्छवा)रूढा च पड्भुजा। जटिला च लसत्त्र्यचा वरदा शूलधारिणी ॥ ७४ ॥ कर्त्तिकां विभ्रती दत्ते पाशपात्राभयान्यतः।

[ इति चण्डिका ]

इत्ये(हं ? ता ) मातरः प्रोक्ता रूपभेदव्यवस्थया॥ ७५॥ भैरवं कारयेत्तल नृत्यमानं विकारणम् । गणेशमादौ कर्त्तव्यमन्ते कुर्याच भैरवम् ॥ ७६॥ मातुणां मध्यतः कार्याः पंक्ति(शो ? शः ) चिवडकाद्यः। वीरेश्वर(स्य ? श्र ) भगवान् वृषारूढो धनुर्धरः॥ ७७॥ ( वीणाहस्त ? वीणां हस्ते )त्रिश्लश्च बाणं चैव प्रकारयेत । वीरेश्वरस्य रूपं तु मातृणामग्रतो भवेत् ॥ ७८ ॥ इति मातरः।

अथ द्वादश सरस्वत्यः ]

एकवक्त्रा(ः) चतुर्भु जा मुकुटेन विराजिता(ः)। प्रभामण्डलसंयुक्ता(ः) कुण्डलान्वितशेखरा(ः) ॥ ७६ ॥ [ इति सरस्वतीनां साधारणळक्षणम् ]

अन्तपद्मं वीणापुस्तकं महाविद्या प्रकीर्त्तिता । [ इति महाविद्या-१ ]

अद्यं पुस्तकं वीणा पद्मं महावाणी च नामतः॥ ८०॥ [ इति महावाणी--२ ]

७६। प्रसङ्गान्मात्रायतने कर्त्तव्यानामन्येषां नामान्याह-भैरवमिति। गणेशमादा-विति । अत्र आद्यन्तादिपदानि किंसम्बन्धीनीति न विद्यः । 'मध्ये च मातुकाः कार्या अन्ते तेषां विनायकः' (अ० ५, क्लो० ७४) इति रूपमण्डने सन्निनेशस्य वैपरीत्यं दृश्यते। कतरदेतयोर्युक्ततरमिति शिल्पिन एव निर्धारयन्तु ।

७९-८०। इदानी द्वादश सरस्वतीर्लक्षयन् प्रथममासां साधारणं लक्षणमाह-एकवक्ता इति । एताः सरस्वत्यो नेतरत्र लभ्यन्ते । यत्र यत्र पुस्तकमिति त्र्यक्षरेण नाम्ना छन्दसो-ऽपक्कतम् , तत्र तत्र पुस्तमिति पाठेऽपि न क्षतिः।

वरान्तपद्मपुस्तकं शुभावहा च भारती। [ इति भारती—३ ] वराम्बुजान्तपुस्तकं सरस्वती प्रकीर्त्तिता ॥ ८१ ॥ [ इति सरस्वती—४ ] वराचं पुस्तकं पद्मम् आर्या नाम प्रकीर्त्तिता। [ इत्यार्या—९ ] वरपुस्तकान्तपद्मं ब्राह्मी नाम सुखावहा ॥ ८२ ॥ [इति ब्राह्मी-६] वरपद्मवीणापुस्तकं महाधेनुश्च नामतः। [ इति महाधेतुः—७ ] वरश्च पुस्तकं वीणा वेदगर्भा तथाऽम्बुजम् ॥ ८३ ॥ [ इति वेदगर्भा—८ ] अत्तं तथाऽभयं पद्मं पुस्तकेनेश्वरी भवेत्। [ इतीश्वरी—९ ] (असपतं ? अत्तं पद्मं) पुस्तकश्च महालच्मीस्तथोत्पलम् ॥८४॥ [ इति महालक्ष्मीः-१० ] अन्तं पद्मं पुस्तकं च महाकाल्यभयं तथा। [ इति महाकाली-११ ] अत्तपुस्तकमभयं पद्मं महासरस्वती॥ ८५॥ [इति महासरस्वती-१२] इति द्वाद्श सरस्वत्यः।

अष्टादश(जया ? भुजा) कार्या भद्रकाली मनोहरा । (त्र ? आ)लीढस्थानसंस्था तु कर्त्तव्या सौख्यदायका ॥ ८६॥ त्रज्ञमाला त्रिशूलञ्ज खड्गश्चकं करेषु च। वामे तु चापं कर्त्तव्यं शङ्खायो तथैव च॥ ८७॥

८६। आलीढेति। दक्षिणं पादमग्रतः कृत्वा वामपादाकुञ्चनमालीढस्थानम्, तेन सन्तिष्ठत इति आलीढस्थानसंस्था।

श्रुव(सृचौ ? स्रुचौ) च कर्त्तव्यौ तथा वेदिकमण्डलुः। दण्डशक्तिश्च कर्त्त(व्यं ? व्या) कृष्णाजिनहुताशनौ॥ ८८॥ (त्र ? ह)स्तानां भद्रकाल्यास्तु भवेत् (कौतस्तु ?) शोभनः। एकश्चैव महाभाग रत्नपात्रधरो भवेत्॥ ८६॥

इति भद्रकाली।

निगद्यते द्यथा चण्डी हेमभासा सुरूपिणी।
त्रिनेत्रा यौवनस्था च पीतपीनपयोधरा॥ ६०॥
एकवक्ता तु सुग्रीवा बाहु(वं १ विं)शितसंयुता।
शूलासिशक्तिचक्राणि गदाशङ्खपवीन(पी १ पि)॥ ६१॥
उद्धादिक्रमयोगेण विश्रती सासवा शुभा।
शस्त्रोद्यतकरः कुद्धस्तद्ग्रीवासम्भवः पुमान्॥ ६२॥
श्लिभिन्नो वमद्रको रक्त(भू१श्रू)भूद्धेजेक्तणः।
सिंहेन खाद्यमानश्च पाशाबद्धो गले भृशम्॥ ६३॥
यात्यहो क्रान्तसिंहा च सव्यं द्योलीढगासुराः (१)।
चण्डी चोद्यतशस्त्रा च महिषासुरद्यातिनी॥ ६४॥

इति चण्डी।

'श्लासिशक्तिचक्राणि पाशं खेटायुधाभयम् । डमरं शक्तिकां वामेनांगपाशञ्च खेटकम् ॥ कुठाराङ्कुशचापांत्र वण्टाध्वजगदास्तथा । आदर्शमुद्दगरान् इस्तेः'……॥ (अ० ५०, रखो० १-३)

इति विंशतिरेवाऽऽयुधानि प्रतिपादितानि ।

९४ । 'याम्याङ्ब्राकान्तसिंहा च सन्याङ्ब्रिनीचगास्रे' इत्याग्नेये (अ० ५०, ६छो० ५) । देवता—२१

९१। इह बाहुविंशतिपर्याक्षानामायुधानामुङेखो नास्ति । यद्यपि 'ऊद्वृदिक्रमयोगेण' इति परत उत्तया निर्दिष्टान्येवाऽऽयुधानि वामे दक्षिणे चेत्यायाति आदिपदसामर्थ्यात्, तथाऽपि न साकल्यतो विंशतिर्भवन्त्यायुधानि, मूले अष्टानामेवाऽऽयुधानां निर्देशात् । आग्नेये तु—

चिण्डकायतनोक्ता (च ? नां) कथिष्याम्यनुक्रमम्। वेतालो वरदश्चैव पिङ्गाचो भृकुटिस्तथा॥ ६५॥ धूम्रकः कण्ठदृक् चैव रक्ताचश्च सुलोचनः। दंष्ट्राननश्च विकटः कोपस्फुरदशनोज्ज्वलः॥ ६६॥ तर्जनी खट्टाइं चैवोद्धं स्या (स्याद्) डमरुदण्डकौ। वेतालस्तु समाख्यातः सव्यापसव्ये करटकः॥ ६७॥ अभयं खडगखेटञ्च दण्डं पिङ्गललोचनः। अभयापसव्ययोगेन भवेद् भृकुटिनामतः॥ ६८॥ तर्जनीवजाङ्कशदण्डं धूम्रको नाम कीर्त्तितः। सव्यापसव्ययोगे च भवेत् (कक ? ककु)दनामकः ॥ ६६॥ तर्जनीतिशूलहस्तं खटुाङ्गं दण्डमेव च। रक्ताचो नाम तस्यैव सव्यापसव्ये सुलोचनः ॥ १००॥ इति चण्डिकाप्रतीहाराः। दिव्याम्बुजकरा ( कुर्या १कार्या ) सर्वाभरणभूषिता । गौरी शुक्काम्बरा देवी रूपेणाप्रतिमा भुवि ॥ १०१ ॥ प्रथमा चतुर्भु जा कार्या देवी सिंहासने शुभा। सिंहासनं प्रकर्त्तव्यं कमलं चारु(व ? क)णिकप्॥ १०२॥

वेता (छ १ छः) करदश्चैव पिङ्गाक्षो सङ्घटिस्तथा।
सूत्रकः कङ्कदश्चैव रक्ताक्षश्च छ्छोचनः॥ ( अ० ५, इछो० ५१-५२)
इति रूपमण्डने नाम्नो वैछक्षण्यसुपछभ्यते।

९६। आयुधप्रतिपादनावसरे शततमक्छोके 'ककुद' इति नामदर्शनादिहापि तदेव नाम युक्तमिति 'ध्रुक्रकः ककुदश्रैव' इति पाठः स्यात्।

९७। करटक इति पूर्वं 'वेतालो वरटश्रेव' इति घोषवदवर्णानिमित्तक-विसर्गसन्धिदर्श-नात् सन्नपि रूपमण्डने 'करट' इति पाठो नोपात्तः, अत्र पुनः 'करट' इति दश्यते । परमत्र साधकबाधकप्रमाणाभावादैकाश्वरमात्रकृता 'घरटे'ति द्युद्धिः शक्यसम्पादनेति मन्यामहे ।

श्रष्टपत्रं महाभा(ग ? गा ) कर्णिकायान्तु संस्थिता । विनायकवदासीना देवी कार्या महाभुजा ॥ १०३ ॥ बृहन्नालं करे कार्यं तस्याधः कमलं शुभम् । दिच्चणे यादवश्रेष्टः केयूरप्रान्तसंस्थितः ॥ १०४ ॥ वामेऽमृतघटः कार्यस्तथा तस्या मनोहरः । तस्या (ः) सव्यो क(रे ? रो ) कार्ये। विल्वशङ्ख्य(रे ? रो) कमात् ॥ १०५ ॥

आवर्जितघटं कार्यं तत्रृष्टं च करद्रयम्। देव्याश्च मस्तके पद्मं तथा कार्यं मनोहरम् ॥ १०६॥ इति लक्ष्मीः।

१०२-३। सिंहासनिमिति। वास्कर्णिकम् अष्टपत्रं कमलं सिंहासनं प्रकर्तन्यं सिंहासनत्वेन कल्पनीयम्। तस्य कर्णिकायां महाभागा देवी संस्थिता इत्यन्वयः। 'अष्ट-पत्राम्बुजस्योद्धे लक्ष्मीः सिंहासने ग्रुभे। विनायकवदासीना सर्वाभरणभूषिता॥' इति रूपमण्डनीय-(अ० ५, इलो० ५७) पाठदर्शनादम्बुजोपि सिंहासनं तत्र लक्ष्मीविनायकवदासीना इत्यर्थः सम्पचते। अयमेव यदि प्रमाणं तदा 'सिंहासनं प्रकर्तन्यं कमले चारुकणिके। अष्टपत्रे' इति पाठपरिवर्त्तनेनात्रत्यं पादत्रयं शोधनीयम्। विनायकवदासीनेत्यनेन किं लक्ष्यत इति न विद्यः।

१०६। आवर्जितघटमिति—

'आवर्जितवरं कार्यं तत्पृष्ठं च करिद्वयम्'

इति स्यात्। अस्यार्थः—तस्या देग्याः पृष्ठे पृष्ठपाश्वयोरित्यर्थः, आवर्जितघटम् अवनमित-कळसद्वयं करिद्वयं हस्तिनौ कार्यम् इति। इदं मतान्तरम् 'उत्तसहाटकनिभा करिभिश्चतुर्भिराच-र्जिताम्रतघटेरभिषिच्यमानां' इत्यन्यत्रोक्तेः,

मुक्तागौरैश्रतुर्भिद्विपपतिभिरथो पुष्करोद्यह्यद्यस्या-न्निर्यद्वाभिषिक्ता करकमळळसत्पद्मयुग्माभयेष्टा । नानाकल्पाभिरामा दुतकनकनिभा रक्तपङ्केरहस्था रम्याङ्गी छप्रम्नन्ना वितरतु विपुर्ला सन्ततं श्रीः श्रियं वः ॥ इति शिलपरत्नवचनाच्च ( उ० भा० अ० २४ श्लो० ९ ) । करिद्वयपञ्चमध्यनुगृह्णाति →

चेत्रे कोह्रापुरादन्ये महालच्मीर्यदाऽर्च्यते । लक्मीवत् सा तदा कार्या रूपाभरणभूषिता ॥ १०७॥ दिचाणाधः करे पात्रमृद्धे कौमोदकी भवेत्। वामार्धे खेटकं धत्ते श्रीफलं तद्धःकरे ॥ १०८॥ इति महालक्ष्मीः।

कात्यायन्याः प्रवच्यामि रूपं दशभुजं तथा। त्रयाणामपि देवानामनुकारानुरूपिणी ॥ १०६॥ जटाजूटसमायु(कं ? कां) मध्ये न्दुकृतलज्ञ(णम् ? णाम्)। लोचनत्रयसंयुक्तां पद्मेन्दुसदृशान(नम् ? नाम् )॥ ११०॥ अतसीपुष्पवर्णाभां सुप्रतिष्ठां सुलोचनाम् । नवयौवनसंयुक्तां सर्वाभरणभूषिताम् ॥ १९१ ॥ सुचारुवदनां तद्वत् पीनोन्नतपयोधराम्। त्रिभङ्गस्थानसंस्थानां महिषासुरसूदनीम् ॥ ११२ ॥

शुभ्रे भद्वयपुष्करेरितघटश्च्योतद्वविशुद्धोदकैः स्नायन्तीमतिहृद्यरूपविभवां नीलोलुसत्कुन्तलाम् । शुआकल्पविशेषविश्रमरसामुत्तसहेमप्रभां वन्दे बाहुयुगप्रसक्तकमलां देवीं सरोजासनाम् ॥ इति शिल्परत्नीयमेव पद्यान्तरम् ( उ० भा० अ० २४, श्लो० १० )।

- १०७। कोह्यापुरादन्ये अन्यस्मिन् क्षेत्रे इत्यन्वयः।
- १०९। कात्यायनीमूर्त्तिमाह-कात्यायन्या इति । प्रायेणाविकलं मत्स्यपुराणीयं दशसुजा-ध्यानमिदम् । ( अ० २६०, क्लो० ५५-६५ ) विकलानि स्थानानि यथावसरं प्रदर्शयिष्यन्ते । श्रयाणामपीति, ब्रह्मविष्णुमहेश्वराणां प्रतीकरूपामित्यर्थः । 'अनुकारानुकारिणीम्' इति मात्स्ये ।
- ११०। 'अर्धेन्द्रकृतशेखरामि'ति द्वितीयचरणे, 'पूर्णेन्द्रसहशाननामि'ति चतर्थचरणे मात्स्यानुमतः पाठः।
  - १११। 'नवयौवनसम्पन्नामि'ति तृतीयचरणगतो सात्स्ये पाठः ।
- 'छचारुद्शनामि'ति प्रथमपादे 'महिषाछरमर्दिनीमि'ति चतुर्थपादे मात्स्यासुगतः वादः ।

तिश्र्लं खड्गचको च बाणं शक्तिं च दिल्णे।
वामे (च) खेटकं चापं पाशमङ्गुशमेव च॥ ११३॥
घण्टां वा परशुं वाऽपि वामहस्ते नियोजयेत्।
अधस्तान्महिषं तद्वद् विशिरस्कं प्रकल्पयेत्॥ ११४॥
शिरश्छेदोद्भवं तद्व(दा १ दा )नवं खड्गपाणिनम्।
हृदि शूलेन निर्भिन्नं निर्य(दन्त१दन्त्व)विभूषितम्॥ ११५॥
रक्तर(क्तिक १ क्तीक्व)ताङ्गञ्च रक्तविस्फारितेन्नणम्।
वेष्टितं नागपाशेश्च मुकुटीभीषणान (ना १ नम्)॥ ११६॥
देव्यास्तु दिल्लणं पादं समं सिंहोपरि स्थितम्।
किश्चिद्र्द्वं तथा वाममङ्गुष्टं महिषोपरि॥ ११७॥
हित कात्यायनीम्हिः।

[ मृत्ये संस्थानवैशिष्ट्यम् ]

भङ्गे भङ्गे मुखं कुर्याद्ध(स्ते ? स्तौ) दृष्टिं च नर्त्तने। हस्तकाद्यं भवेछोके कर्मणोऽभिनयेऽखिलम्॥ ११८॥

११३ । 'त्रिशूलं दक्षिणे दद्यात् खड्गं चक्रं क्रमाद्धः । तीक्ष्णवाणं तथा शक्तिं वामतोऽपि निवोधत ॥ खेटकं पूर्णचापञ्ज पाशमङ्कुशमेव च ।' इति मात्स्ये ।

११४। 'वामतः सन्निवेशयेदि'ति मात्स्ये पाठः। 'प्रकल्पयेदि'त्यत्र 'प्रदर्शयेदि'ति मात्स्ये पाठो ध्येयपरत्येन निर्देशाह यथा छिछ्छ एविमहापि निर्मेयत्येनोपपादनात् 'प्रकल्पये-दि'त्येव पाठः प्रकृतोपयोगी।

११६। एतस्माच्छ्रोकात् परं 'सपाशवामहस्तेन धतकेशञ्च दुर्गया। वमदुधिरवक्त्ञ्च देग्याः सिंहं प्रदर्शयेत् ॥' इत्ययं रलोकोऽधिको मात्स्ये।

११८। 'भेरवं कारयेत्तत्र नृत्यमानं विकारणम्' (८।७७) इत्यादिपद्ये नृत्यन्मूर्ति-दर्शनात्तदुपयोगितयाऽस्थान एव नृत्यसंस्थानं दर्शयितुमाह—भङ्गे भङ्गे इति। नर्त्तने भङ्गे भङ्गे नर्त्तनस्य प्रतिविच्छेदं प्रतिपादक्षेपमिति यावत्, मुखं हस्तौ दृष्टिञ्च कुर्याद विद्ध्यात्, नर्त्तनविषयोपयोगितया मुखादीनि विन्यस्येदित्यर्थः। अथवा तृतीयरुकोके 'आस्येनाऽऽलस्वयेद गीतम्' इति दर्शनाद गीतस्य भङ्गे भङ्गे मुखं कुर्यात्, नृत्ये हस्तौ दृष्टिञ्च कुर्यादित्यर्थः कार्यः।

### [ इस्तादीनां रसाभिन्यञ्जकता ]

# यतो हस्तस्ततो दृष्टि (य ? र्य) तो दृष्टिस्ततो मनः। यतो मनस्ततो भावो यतो भावस्ततो रसः॥ ११६॥

मुखादीनां प्रातिस्विकं विषयम् 'आस्येनाऽऽलम्बयेद गीतम्' इत्यादौ दर्शयिष्यति । कथमेवं कुर्या-दित्यपेक्षायामाह—इस्तकाद्यमिति । यतः इस्तकाद्यं मुखहस्तदृष्टयः लोके कर्मणश्रलन-भोजनादेरभिनये अवस्थानुकारे अखिलं सप्रयोजनं भवेत् । यथाहि लोके वाचा स्वं स्वं मनोगतं प्रकाश्यते एवमेव इस्तादेरिङ्गितेनापि तत् प्रकाशयितुमहेंदित्यर्थः । अत्र पूर्वाघें मुखस्य प्राङ्-निर्देशादिह 'मस्तकाद्यम्' इत्येव पाठः साधीयानिति प्रतिभाति । यथाश्रुतपाठे 'इस्तकाद्यम्' इत्यत्राऽऽदिपद्म आद्यन्तयोर्मुखहण्ड्योग्राहकम् ।

११९। सम्प्रति इस्तादीनां रसाभिन्यक्तौ कारणतामाइ—यत इति। अत्र नृत्य-प्रसङ्गात्तदुपयोगितया रसस्यैव चरमभाविफङत्वमुक्तम् , समराङ्गणसूत्रधारे तु—

> रसानामथ वक्ष्यामो दृष्टीनां चेह रुक्षणम् । सदायत्ता यतश्चित्रे भावन्यक्तिः प्रजायते ॥ (अ० ८२, इलो० १)

इति चित्रविषयत्वेन भाषाभिन्यक्तेरेव चरमफल्ट्रवमुक्तम्। तत्र भाषाभिन्यक्तेर्द्रष्ट्यायक्तर्वं दृष्टिन्यङ्गयत्वम्, रसायक्तत्वं रसानुसारित्वमिति विवेकः।

सम्प्रति व्याख्यायते—यतो यस्मिन् विषये हस्तः प्रवर्त्तते, हस्तो यं विषयं प्रतिपाद्यतीत्यर्थः, हिरिपि ततस्तत्रैव भवेत्, हस्तानुगुणविषये एव हशं प्रवर्तयेदित्यर्थः। यत्र हिरुस्तत्र मनः, मनोऽपि हष्ट्यनुकूलविषये निवेशयेदित्यर्थः। यत्र मनस्तत्र भावः तस्य मनोविकाररूपत्वात् ; यथोक्तं 'निर्विकारात्मके वित्ते भावः प्रथमविक्रिये'ति। यत्र भावश्चित्तविक्रिया तत्रैव रसो भवेत् , रसस्य विभावानुभावव्यभिचारिभावव्यद्गस्थायिभावरूपत्वेन तस्य भावस्य चाविनाभावत्वेन प्रतीतेः। अत्र हस्तदृष्टिमनसां व्यापारः कर्त्तृ साध्यः, इतरयोस्तु व्यापारः प्रतिबन्धापगममात्रेण यहच्छयोत्पचत इति भेदः, रसस्तु फलोभूत इति न तस्य व्यापारविन्ता। अत्र भावपदेन स्थायी भाव उच्यते। अत्र च वित्रे रसाभिव्यञ्जनार्थमुपश्चित्तमिदं पद्यमिति प्रत्यक्षयोर्हस्तहष्ट्यो-रेवात्रोपयोगो न त्वप्रत्यक्षस्य मनसः, तथाऽप्यस्य दृष्टिप्रेरकत्वेन भावकारणत्वेन चोपन्यासो मानुपयोगमर्हति। एवं यद्यपि चित्रे भावरसयोर्विवेकोऽप्यनितप्रयोजनीयस्तथाऽपि रसस्य मुख्यफळत्वेऽविसंवादात्तदुपस्थापनञ्चोपयुज्यत इति ज्ञेयम्।

यस्य खलु नित्रस्य इस्तौ युद्धायोद्दयुक्तौ तस्य कथं भावः स्यात् कथं वा दृष्टिरित्यादि-संशयापनुत्त्यर्थमयमारम्भः। तथा च यस्य इस्तौ युद्धव्यापृतौ तस्य प्रायेणोत्साहो भावो दृष्टे-इन्न्यल्यल्यादिना शिष्टिपना प्रतिपाद्येतेत्यर्थः। उक्तञ्च समराङ्गणे— [ नत्ये आस्यादीनां प्रातिस्विकविषयनिरूपणम् ] (अङ्गेशुआस्ये)नाऽऽलम्बयेद् गीतं हस्तेनार्थं प्रकल्पयेत् । चत्तुर्भ्यां च भवेद् भावः पादाभ्यां तालनिर्णयः ॥ १२०॥

[ प्रन्थकृतः स्वाहद्वारपरिकारः ] श्रीविश्वकर्मणः शास्त्रे पुराणभरतागमे । रूपसंख्याऽप्यनेकाऽस्ति लेशोऽयं लिखितस्ततः ॥ १२१॥

[ ग्रन्थसमाप्तिः ]

यस्या नो कलयन्ति रूपमिखलं ब्रह्मादयो देवता गौर्या विश्वमिदं विचित्ररचनाश्चर्यं समुत्रव्यते।

प्रोक्तं रसानामिद्मन्न छक्ष्म दशाञ्च संक्षिप्ततया तदेतत् । विज्ञाय चित्रं छिखतां नराणां न संशयं याति मनः कदाचित् ॥ ( अ० ८२, श्को० ३५ ) इति ।

१२०। पुनरिय मृत्यादौ विशेषमाह—आस्येनेति। अत्र यथाश्चतपाठे सामान्यवाचिना अङ्गराब्देन अङ्गविशेषो मुखं छक्ष्यते, यथा नदीविशेषजोऽपि गाङ्गेयः शान्तनवो नदीज इति। स्ठोकः स्पष्टार्थः। समराङ्गणसूत्रधारे—

हस्तेन स्चयन्नर्थं हष्ट्या च प्रतिपादयन्। सजीव इति हश्येत सर्वाभिनयदर्शनात्॥

इति ( अ० ८२, इछो० ३३-३४ ),

आङ्गिके चैव चित्रे \* \* \* साधनमुच्यते । ( भनेदत्रादत ? ) स्तस्मादनयोश्चित्रमाश्चितम् ॥

इति यथोक्तमर्थमनुवद्त्रिव तस्य वित्रोपकारकत्वमपि व्यादिदेश। नन्दिकेश्वरविरचिते अभिनय-दर्पणे (Calcutta Sanskrit Series, No. V. )—

चक्षुभर्या दर्शयेद भावं पादाभ्यां तालमादिशेत्' इति द्वितीयचरणपरिवृत्त्याऽयं श्लोकः, अविकलः पूर्वश्लोकश्च वर्तते ।

१२१ । सम्प्रति प्रन्थकर्ता स्वकृतेरसमप्रत्वमन्यच्छायायोनित्वञ्च प्रत्याययित—श्रीविश्वकर्मण इति । पुराणे मात्स्याग्नेयविष्णुधर्मोत्तरादौ भरतागमे भरतकृतनाट्यसृत्रादौ च रूपसंख्याऽिष, न केवछं नृत्यगीतादिगतिविश्वेष इत्यपेरर्थः, अनेका अस्ति, मया तु ततो छेशोऽल्पमान्नं छिखितः । आस्तां नाम नृत्यगीतादिविषयके विशेषे न्यूनता तन्नास्माकमनधिकारात, यत्त्वस्म-दिश्वकृतायां रूपसंख्यायामण्यसामग्र्यं तदेव मां दुःखाकरोतीति भावः ।

# कल्पान्तावसरे सुरासुरगणो यस्यां समालीयते तस्मात् (स्या १ सा ) जगदम्बिकाऽखिलजगद्वन्या सुखं यच्छतु ॥ १२२॥

इति श्रीसेतात्मज [ सूत्र ? ]-भृनमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपावतारे देवीमूर्त्तिळत्तणाधिकारो नाम अष्टमोऽध्यायः॥ ५॥ समामोऽधं ग्रन्थः।

[ श्रीउमामहेश्वरार्पणमस्तु । शके १७६६ जयनामसंवत्सरे ( ज्ये १ ज्ये ) छ मासे कृष्णपन्ने जयोदश्यां भृगुवासरे समापितम् । सखोपन्तदादािकमये अधेकरयां चा पुस्तकावरूस नकल तयार केली आसें ॥ शके ॥ १७६८ ॥ ज्ञयनामसंवत्सरे माघकृष्ण ११ पकादश्यां मन्दवारे तारी २ माहे मार्च सन्न १८६७ इसवी रोजी नारायणकल लिहिणार व्यंकाजी नारायण भरसा शीराहणार श्रीकन्हाटकज्ञेतस्थेन लिखि(त)म् ॥ स्वार्थ परोपकारार्थम् । श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥ श्री शुमं भवतु ॥ श्रीमहालङ्मी प्रसम् श्रन्थसं० ॥ ६०० ॥ ]\*

१२२ । अस्याध्यायस्य देवीमूर्त्तिळक्षणाधिकारत्वेन, देवीनाञ्च गौरीप्रकृतिकत्वेन ग्रन्थ-समाप्तौ गौरीं स्तौति—यस्या नो इति । सा 'यस्मात् न कलयन्ती'त्यादि 'तस्माद'खिल-जगदुवन्चेति हेतुहेतुमद्रभावः ।

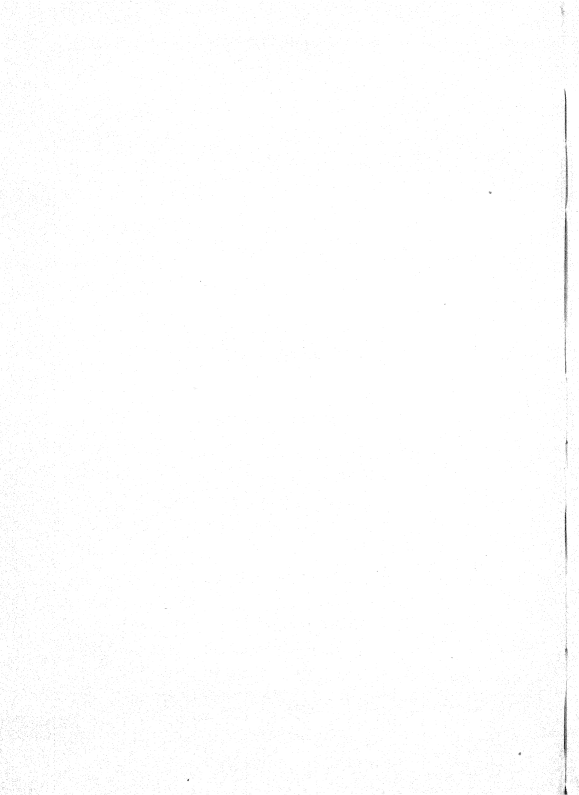
वैषम्याद विषयस्य वा विरमणात्तत्सम्प्रदायस्य वा

मोख्यांदाक्षरिकस्य वा स्खल्पनतस्तस्यावधानस्य वा ।
सम्प्राप्ता य इह प्रमादिनचया याथार्थ्यबोधिहिषस्तांस्तान् शोधियतुं यथामित समालिन प्रयासो मया ॥
औदास्यतोऽत्र विदुषां न हशां निपातः
सञ्जात इत्यनपनीतदुरूहभावे ।
शास्त्रे न शिल्पविषये विदृतिः सकल्पा
ज्ञात्वाऽपि दिङ्नियमने मम कल्प एषः ॥
उपेन्द्रमोहनाल्येन कोटालीपाडजन्मना ।
साङ्घातीर्थेन विप्रेण कालीक्षेत्रप्रवासिना ॥
काव्यप्रकाशं संस्कर्जाऽष्टमतो दशमाविष ।
टीकेयं देवतामृर्तिगोचरा विहिता मया ॥

श्रादशैं लिपिकतः खकीयोऽयं लेख उपलभ्यते।

देवतामूर्त्तिपकरणस्थ-पाठेषु

रूपावतारे भेदाः



## देवतामूर्त्तिप्रकरणस्थ-पाठेषु

# **%रूपावतारे** भेदाः

#### प्रथमाध्याये

(१) 'हस्तादेवेंद्-' इत्यत्र 'हस्तादिवेद-'। + 231 (४) 'द्विभागा' इत्यत्र 'द्विभागे'। (४) 'द्विभागे' इत्यत्र 'द्विभागा'। १६। षोडशश्लोकात् परम्-भागमेकं भवेत् पीतं (?) कनिष्ठा मध्यमो(न्त ? त्त )मा । या प्रोक्ता द्वारमानेन साऽची श्रेष्ठा प्रकीर्त्तिता ।। इत्यधिकम् । 'दशहस्तादितो' इत्यत्र 'दशहस्तादिना'। 128 (३) 'चतुरसीकृते' इत्यत्र 'चतुरस्रे कृते'। (१) २०। २१। (३) 'दशांशेन' इत्यत्र 'दशांशोना'। (४) 'पश्चांशेन' इत्यत्र 'पश्चांशोना'। २३। (२) 'शैलरत्न-' इत्यत्र 'स्वर्णरत्न-'। (४) 'शुभा' इत्यत्र 'तथा'। (३) 'स्फुटिताऽप्यच्यी' इत्यन्नं 'स्फुटिता पूज्या'। २४। (४) 'दु:खदायिका' इत्यत्र 'दोषदायका'। (३) 'काष्ट्रपाषाणजा भग्नाः' इत्यत्र 'काष्ठपाषाणनिष्पन्नाः'। २६। ‡(५) 'वराहो वा' इत्यत्र 'वराहोऽथ'। षट्त्रिंशः स्रोकः सप्तत्रिंशस्रोकस्य प्रथमपादश्च न स्तः। 'शमीत' इत्यत्र 'शमति'। 801 (8) 'भूमेर्गोर्दानात्' इत्यत्र 'भूमो गोदानात्'। ४१। (३) (२) '·····' इत्यत्र 'चैव जनमरकम्'। 881

(१)

841

'नर्त्तनं' इत्यत्र 'नद्नं'। (४) 'महद् भयम्' इत्यत्र 'भयं महत्'।

एतद्यन्थविवरणं भूमिकायां द्रष्टव्यम् ।

<sup>†</sup> सर्वसन्या अङ्काः श्लोकानाम्, बन्धनीस्याश्च श्लोकपादानामित्यनुसन्धेयम् ।

<sup>‡ (</sup>५)-(६) इत्यङ्कद्वयं षट्पादश्चोकविषयम्।

- ४८। (४) '-स्तथा' इत्यत्र '-स्तदा'।
- ४६। (१) 'देवतायात्रा-' इत्यत्र 'दैवतयात्र-'।
- ५०। (२) 'प्रोद्भूतवैकृतं' इत्यत्र 'प्रोद्भृतं वैकृतम्'।
- ५२-५३। 'वेदव्यासे' इत्याद्यर्धात् परमर्धत्रितयं नास्ति ।

## अध्यायान्ते 'देवतामूर्त्तिप्रकरणे' इत्यत्र 'रूपावतारे' ।

### द्वितीयाध्याये

- १। (३) 'क्रमाइरागुणं' इत्यत्र 'क्रमादृष्टगुणं'।
  - (४) 'जनसंख्यैः कराङ्गुछैः' इत्यत्र 'जैनसंख्यैः करोऽङ्गुछैः'।
- ४। (१) 'तलमुखं' इत्यत्र 'तालमानं'।
- ५। (२) 'जनस्तथा' इत्यत्र 'जिनस्तथा'।
- ६। (१) 'पश्चतालैश्च' इत्यत्र 'पश्चतालश्च'।
- १। (२) 'ब्रह्मात्मा' इत्यत्र 'ब्रह्माद्या'। (५) 'जितेन्द्राश्च' इत्यत्र 'जिनेन्द्राश्च'।
- १२। द्वादशक्षोकात् परम्-

'ताछैः षोडशभिः क्रर(हे १ दे ) वीरूपाणि कारयेत्'। इत्यधिकम् ।

- २८। (१) 'विस्तर-' इत्यत्र 'विस्तरे'।
- ३०। (१) 'दीर्घें' इत्यत्र 'दैर्घ्यें'।
- ३३। (३) 'जरायुजाट्यं' इत्यत्र 'जरायुजार्यं'। (४) 'विश्वरूपं' इत्यत्र 'विश्वरूपी'।

अध्यायान्ते 'रूपावतारे देवतामूर्त्तिप्रकरणे' इत्यत्र केवलं 'रूपावतारे'।

### **तृतीयाध्याये**

- १। (२) 'ब्रह्मांशे' इत्यत्र 'नवांशे'।
- ४-५। चतुर्थ-पश्चमश्लोको न स्तः।
- ७। (१) 'मानुषं' इत्यत्र 'मानुष्यः'। (३) 'ब्रह्मविष्णवंशाः' इत्यत्र 'ब्रह्म-विष्णवी(शं ? शाः )'।
- ८। (३) 'पैशाचके' इत्यत्र 'पैशाचिके'। (४) 'ब्रह्मांशे लिङ्गमैश्वरम्' इत्यत्र 'ब्रह्मांशं लिङ्गमीश्वरम्'।
- ६। (१) 'द्वारादयोऽष्टधा' इत्यत्र 'द्वारोदयोऽष्टधा'।
- १६। षोडशस्रोको नास्ति।

- २१। (१-२) '-रेकनाभिर्जिने' इत्यत्र '-रेकनाभिजिने'।
- २२। (४) 'म्रहा मातृगणा-' इत्यत्र 'महामातृगणा-'।
- २३। (३) 'दृष्टियातहितं' इत्यत्र 'दृष्टिघातहतं'। (४) 'पुराघं' इत्यत्र 'पुरा-( ग्रां?ग्रं )'।
- २७। (१) 'सद्नं' इत्यत्र 'वद्नं'।
- २८। अस्य श्लोकस्य स्थाने 'ज्ञात्वा स विश्वकर्मा सर्वद्यः' इति पाठः । अध्यायान्ते 'देवतामूर्त्तिप्रकरणे' इत्यत्र 'रूपावतारे'।

## चतुर्थाध्याये

- १। (२) 'कमण्डळुवरान्वितः' इत्यत्र 'कमण्डळुकरान्वितः'।
- ४। (१) '-नामानं' इत्यत्र '-नामाऽयं'।
- ५। सपुष्पिक-पञ्चमश्लोकस्थाने 'अक्षसूत्रं पुस्त' इति पाठः ।
- ६। (४) 'पितश्चाध्ययने रतः' इत्यत्र 'तपश्चाध्ययनोद्यतः'।
- १३। (४) 'तं त्रिलोचनम्' इत्यत्र 'तत्त्रिलोचनम्'।
- १५। (२) 'गृहाश्चैवोत्तरे' इत्यत्र 'प्रहाश्चैवोत्तरे'।
- १७। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्घस्थाने—
  - 'पद्मं शुचाऽश्रदण्डश्च सत्यभामा तु वामतः' इति पाठः (४) 'कमण्डलुश्च' इत्यत्र 'कमण्डलु स'।
- १८। (३-४) 'दण्डागमस्त्रवाक्कालं जयश्च' इत्यत्र 'दण्डागममस्त्रवाक्फलजयस्य'।
- १६। (४) 'खड्गयुग्' इत्यत्र 'खेटको'।
- २०। (४) '-निभवः' इत्यत्र '-विभवः'।
- २१। (२) 'ते जय' इत्यत्र 'तेजसः'।
- २३। (२) 'सोम एव च' इत्यत्र 'सौभ एव च'।
- २४। (४) 'पाणिवल्लभौ' इत्यत्र 'पाणिपल्लवौ'।
- २५। (४) 'प्रधाना पद्म-' इत्यत्र 'प्रधानपद्म-'।
- २८। (३) 'भर्गमृत्तिः' इत्यत्र 'भोगमृत्तिः'।
- ३२। (२) 'होमजलीलकम्' इत्यत्र 'होमजकीलकम्'।
- ३३। (१) 'सुदर्शना करा' इत्यत्र 'सुदर्शनकरा'।
- ३६। (१) 'आग्नेय तु' इत्यत्र 'आग्नेय्यां तु'।
- ३७। (४) '××श्च' इत्यन्न 'प्राच्यां स्थाप्यश्च'।

- ३८। (३) '-भगास्विकेशः' इत्यत्र 'भगोऽस्विकेशाः'।
- ३६ । अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे-

'श्रीकण्ठसूर्या(ः)स्युरथोऽम्बिकाजा (ः) प्रदक्षिणं मध्यविदिश्च पूज्याः ।' इति पाठः ।

- (४) 'विद्यातिपरसंस्थाः' इत्यत्र 'विद्यानि परत्र सं वा ?'।
- ४०। (२) 'आनन्दश्चान्तक-' इत्यत्र 'आनन्दश्चाङ्गद-'।
  - (क) चत्वारिंशश्लोकस्य परार्धम् उत्तरपद्यश्च न स्तः।
- ४२-४६ । द्वाचत्वारिंशस्रोकात् षट्चत्वारिंशस्रोकान्तायां पश्चस्रोक्यां पाठो विसंष्ठुलः ।
- ४८। अष्टचत्वारिंशश्लोकस्य परार्धे—

'वामश्रुचवरे दोर्भ्यः शशाङ्कस्य निक्रप्यते' इति पाठः।

- ५५। (१) 'शौरितिलसम्यमासं' इत्यत्र 'शौरिं नीलसमाभासं'।
- ५८। (१) 'गृहाः किरीटिनः कुर्यान्' इत्यत्र 'गृहाः किरीटिनः कार्याः'।
- ५६ । (१) 'वरदं वजाङ्कुराश्च' इत्यत्र 'वह' (१) वजाङ्कुरां'।
- ६०। (४) 'मेषारूढं हुताशनम्' इत्यत्र 'मेषारूढो हुताशनः'।
- ६२। (२) 'कतिका' इत्यत्र 'कर्त्तिका'।
  - (४) 'श्वानरूपश्च' इत्यत्र ( 'स्वा ? श्वा )नारूढश्च'।
- ६४। (४) 'तलो दिशि' इत्यत्र 'ततो दिशि'।
- ६५। (१) '-निधिबीजपूरं' इत्यत्र '-निधिकरञ्जेव'।
  - (३) 'मृगारूढं' इत्यत्र 'गदारूढं'।
- ६६। (४) 'मित्रकोणके' इत्यत्र 'ईराकोणके'।
- ६७। (२) 'आदिलाद्याः' इत्यत्र 'आदिलामी' (?)।
  - (४) 'पालकस्यः' इत्यत्र 'पालकः सः'।

अध्यायान्ते 'देवतामूर्त्तिप्रकरणे रूपावतारं' इत्यत्र केवलं 'रूपावतारं'।

#### पञ्चमाध्याये

- २। (२) 'खाडशूळघरं लिखेत्' इत्यन्न 'क्षित्रयाणां फलप्रदौ'।
  - (३) 'क्षत्रियाणां फलप्रदी' इत्यत्र 'त्रिविक्रमो वामनश्च'।
- ४। (४) 'चाक्रिकाणां' इत्यत्र 'चक्रिकाणां'।

## ८। अस्य पूर्वार्धे—

'केशवः पद्म-शं-चं-गो मधुसूदनश्च शं-प-गः' इति पाठः ।

- (४) 'प-शं-ग-च' इत्यन्न 'प-शं-ग-चैः'।
- १२। (१) 'नृसिंहश्च-प-गं-राश्च' इत्यत्र 'नृसिंहश्चक्र-पं-गं-रां'।
- १३। (१) 'श-प-चां-गः' इत्यत्र 'श-पं-चागः'। (३) 'शं-च-ग-पः' इत्यत्र 'शं-च-प-गः'।
- १४। (२) 'सृष्टिमात्रतः' इत्यन्न 'सृष्टिमार्गतः'। (४) 'सर्वत्रेणायुध-' इत्यन्न 'सर्वत्रेवाऽऽयुध-'।
- १५। (४) 'च वर्तुला' इत्यत्र 'सुवर्तुला'।
- १८। (२) 'निद्राकुळा' इत्यत्र 'छिद्राकुळा'। (३) 'रेषाकुषा' इत्यत्र 'रेखाकुळा'।
- १६। (२) 'पायुनः' इत्यन्न 'या पुनः'।
  - (३) 'चक्राऽथनामा' इत्यत्र 'चक्राऽथवा सा'।
- २०। (१) 'सुरत' इत्यत्र 'सुरक्ता'।
  - (२) 'निषण्णा पाति-' इत्यत्र 'लक्ष्णा पांक्ति-'।
  - (३) 'पूजयेद् यः' इत्यत्र 'पूजयेच'।
- २१। (२) 'पारुर्विभिन्ना विभेदिका' इत्यत्र 'पारुर्विभिन्नविभेदिता'।
- २४। (४) 'कृष्णकर्षकम्' इत्यत्र 'कृष्णवर्णकम्'।
- २६। (१) 'समे चक्रे' इत्यत्र 'श्यामचक्रे'।
  - (२) 'नान्तरायिके' इत्यत्र 'नान्तरायके'।
- २६। (३) 'रेप्यायां' इत्यन्न 'रेखाणां'।
- ३७। (३) 'एकवस्त्रैक' इत्यन्न 'एकचन्रस्य'।
  - (४) 'संज्ञाः स्युः पश्च' इत्यत्र 'संज्ञाः पश्च'।
- ३८। (५-६) 'दारिद्रचमटनं' इत्यत्र 'दारिद्रचं मदनं'।
- ३६। अस्य पूर्वार्धे—

'चक्रे तु मध्यदेशस्थे तेषामाख्यानकं शृणु' इति पाठः ।

- ४०। (३) 'अनन्तश्चेदिति ज्ञेयः' इत्यत्र 'अनन्तश्चेति विज्ञेयः'।
- ४१। (१) 'एकपद्मान्तिका' इत्यत्र 'एक( पद्मिकता ? पद्माङ्किता )'।
  - (२) 'दक्षिणार्त्तसंस्थिता' इत्यत्र 'दक्षिणावर्त्तसंस्थिता'।

- ४२। (२) 'पद्मनादि य अङ्किता' इत्यत्र 'पद्मेन गद्याऽङ्किता'।
  - (४) 'सप्तसम्पद्-' इत्यत्र 'सदा सम्पद्-'।
  - (५-६) पञ्चम-षष्ठ-पादयोः— 'छाञ्छनेन विना माया सा प्रशस्ता तु सा स्मृता (?)' इति ।
- ४३। (२) 'वाप्यर्थ यद् गदा' इत्यत्र 'वाप्यथ वा गदा'।
- ४४। (२) 'रोगर्ज' इत्यत्र 'रोगतो'। (३) 'तस्य' इत्यत्र 'तत्र'।
  - (४) 'महे रोगे-' इत्यन्न 'महेदु छै-'।
- ४५। (१) 'विकटास्या' इत्यत्र 'कोटरास्या'।
  - (४) '-प्येषामङ्के न' इत्यत्र '-ण्येवमङ्केन'।
- ४७। (१-२) 'पीतवर्णाभमहावक्तू' इत्यन्न 'पीतवर्णाभं (सह ? महा )चकं'।
- ४८। (१) 'पृष्ठदिग्भागे' इत्यत्र 'मध्यदिग्भागे'।
- ५०। (१) 'जयदुस्वग्रुभासक्तो ननः' इत्यत्र 'जपदुःखं सुभासक्तो मानः(१)'।
- ५१। (१) 'शुभे' इत्यत्र 'समे'।
- ५२। (१) 'चतुश्चक्रं' इत्यत्र 'चतुर्वक्त्रं'।
- ५३। (१) 'कूर्माङ्कितास्तु ये' इत्यत्र 'कूर्माङ्किता(ः)श्रिये'।
  - (२) '-दायकाः' इत्यन्न '-कारका(ः) ।

अस्मात् श्लोकात् परम् कनवत्वारिंशश्लोकतुल्यम्—

'परमेष्ठयजितक्रोधस्तथा नारायणोऽन्तकः ।

अनन्तश्लोति विज्ञेयो नानामृत्तिस्तु ये तः(१)'।। इति पद्यम् ।

- ५५। (३) 'नरसैन्यस्य' इत्यत्र 'परसैन्यस्य'।
- ५६-५७। षट्पञ्चाश-सप्तपञ्चाशश्लोकयोः स्थाने— 'अङ्कितं · ' ग्रंच चक्रं स्यात् यजताद्दिवताद्भुवि' इति पाठः ।

अतः परम्-

'हला( कुष ? ङ्क्रुरा )धरं चैव चक्रमध्ये व्यवस्थितम् । ( बलं भद्रकितं ? बलभद्राङ्कितं ) चक्रं वाव्छितार्थफलप्रदम्' ॥ इति पद्यमधिकम् ।

- ५८। (४) 'सीतायाः' इत्यत्र 'तृतीयः'।
- ५६। (२) 'घृतरूपिणः' इत्यत्र 'घृतिरूपिणः'।
  - (४) '-प्रदश्च यत्' इत्यत्र '-प्रदं हि तत्'।

(२) 'यश्रक्रमुद्घाटयेन्नरः' इत्यत्र 'यो मृल्यमुद्घाटयेन्नरः'। अतः परं पुष्पिकायाम् 'इति पन्नगाशनः' इत्यत्र 'इति गरुडः'। 133 (६) 'वामवाहुषु' इत्यत्र 'सर्ववाहुषु'। 150 (8) 'महावराहं' इत्यत्र 'नृवराहं'। 'शिलमुषली' इत्यत्र 'शीरमुषली'। 104 (३) 'ध्वजपीनसटाश्रिताम्' इत्यत्र 'ध्वजपीतसमाश्रितम(?)'। 100 (8) 'पुरुषाकस्यै' इत्यत्र 'पुरुषस्यैव'। 130 (१) अशीतितमेकाशीतितमश्लोकयोः पौर्वापर्यविपर्ययः। 60-681 'श्वेतं स्फटिक-' इत्यत्र 'श्वेतस्फटिक-'। ८३। (३) 'लिनात् प्रविशारदः' इत्यत्र 'लिखेचित्रविशार(दैः? दः )'। (8) 641 ····शिरोधृतः' इत्यत्र 'दुर्निरीक्षशिरोधरः'। ८६। (8) 'कर्तव्यमतिजानु-' इत्यत्र 'कर्तव्यः प्रतिजानुं'। ८८ । (१-२) 'प्राक् कार्यस्तु' इत्यत्र 'प्राग्वत् कार्यः'। (8) 103 'धृष्टवाहुं' इत्यत्र 'ह्यष्टवाहुं' । 183 (२) 'दक्षिणास्त्रचतुष्टयम्' इत्यत्र 'दक्षिणास्त्रे चतुष्टये'। 183 (२) (२) 'विश्वं समुद्भवः' इत्यत्र 'विश्वसमुद्भवः'। 133 'वासुदेवं करम्' इत्यन्न 'वासुदेवकम्'। 3061 (२) '-चक्रं चेदं' इत्यत्र '-चक्रं च दण्डं'। (३) 2221 'पद्मगमोक्ता' इत्यत्र 'पद्मगं चोक्ता(?)'। (३) ११३। 'तर्जनीबाणचापश्च' इत्यत्र 'पद्मिनीचापबाणश्च'। (१) 1888 अध्यायान्ते 'देवतामूर्तिप्रकरणे' इत्यत्र 'रूपावतारे'।

### पष्टाध्याये---

- २। (२) 'कुण्डलास्यमलङ्कृतम्' इत्यत्र 'कुण्डलाभ्यामलङ्कृतम्'। ४। (१) 'जटाकृतचन्द्रदेवं' इत्यत्र 'जटाचन्द्राकृतिं'।
- ६। (१) 'दंष्ट्राकरालविकटास्यं' इत्यत्र 'दंष्ट्राकरालवदनम्'।
- ८। (४) 'शशाङ्ककृतशेखरम्' इत्यत्र 'शङ्करं कृतशेखरम्'।
- ८-६। अष्टम-नवमश्लोकयोः पूर्वापरीभावपरिवृत्तिः ।
- ११। (१) 'खट्वाङ्गं चक्रपालञ्च' इत्यन्न 'खट्वाङ्गञ्च कपालञ्च'।

A A ARM

```
* १३। (३-४) 'वामे अक्ष्सुत्रभ्व' इत्यत्र 'वामेऽक्ष्सूत्रभ्वेव'।
          (२) '-विभूषितम्' इत्यत्र '-विभूषणम्'।
          (४) 'नागेन्द्रासनभूषितम्' इत्यत्र 'नागेन्द्रोरुविभूषितम'।
   १५।
                 'वरदाभयपाणिकम्' इत्यत्र 'वरदाभयपाणिनम्'।
          (8)
   138
          एकोनविंशः श्लोको नास्ति ।
   139
                 '-हस्तं त्रिशूलिनम्' इत्यत्र '-हस्ते त्रिशूलिनम्'।
   201
           (२)
           (४) 'चिन्नैश्वर्यसमन्वितम्' इत्यन्न 'चिन्नैश्वर्यफळप्रदम्'।
   २१।
           (३) 'खड्गचापशिरः-' इत्यत्र 'खड्गचापशरः'।
   221
           (३) 'पश्चवक्त्भयं' इत्यत्र 'पश्चास्यमभयं'।
   241
           अस्य परार्धे—
   २६।
   'इच्छाज्ञा(नं ? न )कलायुक्तत्रिनेत्रं ( व ? वि )ज्ञानार्णवम्' इति पाठः ।
                 'कर्णे वै तालपत्रकम्' इत्यत्र 'कर्णयोस्ताडपत्रकम्'।
           (8)
   २७।
           (४) 'स्वदक्षिणे' इत्यत्र 'च दक्षिणे'।
   261
           (१) 'अर्धे तस्य त्रयो रूपः' इत्यत्र 'अर्धस्तस्य स्त्रियो रूपं'।
   135
           (४) 'गणेशं व्याप्य' इत्यत्र '(मणेश चाथ ? गणेशस्त्राथ)'।
   301
           एकत्रिशक्षोकात् परम्-
   381
           'अंलिङ्गितवामहस्तं नागेह द्वितीये कर।
    +
           हरस्कन्धनुमाहस्तं दर्पणां द्वितये कर ॥' इत्यधिकम्।
           (२) 'ऋष्णार्थेनस्तु' इत्यत्र 'ऋष्णार्धेन तु'।
   331
           अस्मात् श्लोकान् परम् 'इति गरुडध्वजः' इत्यधिकम् ।
   341
   881
           (३) 'ऋद्धामुखगतः' इत्यत्र 'रज्यागतमुखः'।
           पुष्पिकायां 'हरिहरपितामहः' इत्यत्र 'हरांहीरराय-पीतामहः' इति विशेषः।
   ४६।
   ४७-४८। चन्द्राङ्कपितामहलक्ष्णात्मकं श्लोकद्वयं नास्ति।
           अस्य श्लोकस्य परार्धं परस्य च पूर्वार्धं नास्ति ।
```

(४) 'वामार्धादि-' इत्यत्र 'वामोर्ध्वादि-'।

† 'आलिङ्गितो वामहस्ते नागेन्द्रो द्वितीये करे। इरस्कन्य उमाहस्तो दर्पणं द्वितीये करे॥' इति स्यात्।

<sup>\*</sup> अत्रेदं द्रष्टच्यम्—छन्दोभङ्गभयान्मूले 'वामे अक्षसूत्रञ्चे'त्यकृतसन्धिः पाठ एव पूर्वमनन्य-गत्या सन्निवेशित आसीत्, पाठान्तरं तु छन्दः पाल्यदेवाऽऽत्मानं स्रसंहितमकरोत्।

```
'-खटुाङ्गपात्राणि' इत्यत्र '-खटुाङ्गपाशानि'।
441
       (१)
       (१) 'हरिहरस्यापि' इत्यन्न 'हरिहरश्चापि'।
481
       (२) 'द्वात्रिंशभेद्मर्जयः' इत्यत्र 'द्वाविंशभेद्मृर्त्तयः'।
461
       (४) 'ततः पुनः' इत्यत्र 'पुनः स्मृतः'।
801
       यथोक्तपूर्वार्धात् परम्—
६३।
              'क्रमेण नव लिङ्गानि षट्करान्तानि संख्यया॥
              षोडशाङ्गळमारभ्य एकैकाङ्गुळवर्धनात् ।
              लिङ्गानि रसहस्ता(तत्? न्तम्) अष्टाविंशोत्तरं शतम्'॥ इति पाठः।
              'हिन्ताश्चागरुडः ग्रुभः' इत्यत्र 'हिन्तालश्चागरुः ग्रुभ(म् ? :)'।
६६।
       (8)
              पुष्पिकायां 'दारुजाती' इत्यत्र 'दारुजानि'।
801
       (२) 'भयत्रिंशत्' इत्यत्र 'त्रयस्त्रिंशत्'। (३) 'न च' इत्यत्र 'नव-'।
100
       (४) '-मघोरेश्वरम्' इत्यन्न '-मघोरकम्'।
150
       (३) '-महोराखं' इत्यत्र '-मघोराखं'।
७३।
       (१) '-भूतवेदान्तं' इत्यत्र '-भूतवेदान्त-'।
७६।
       (१) 'रित्यादियुगछं चान्ते' इत्यत्र 'हस्तादियुगछत्वान्ते'।
100
        (४) 'भव-' इत्यन्न 'नव-'।
       अस्य श्लोकस्य परार्धे-
100
       'प्रासादा कन्यासे ज्याष्टा सिमामानमिदं स्मृतम्' इति पाठः। *
       (१) 'गर्भे पञ्चांशके' इत्यत्र 'गर्भपञ्चांशके'।
130
       (२) 'दारुणे' इत्यत्र 'दारुजे'।
601
       अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे—
681
       'मुद्दारुलोहरौलाश्च देष्यंमर्कजिनांशकै(:)' इति पाठः ।
621
       (१) 'नवनागं तु' इत्यत्र 'नवभागं तु'।
       (२) 'शिवालयम' इत्यन्न 'शिवायतम्'।
183
641
       (३) 'नागरे' इत्यत्र 'नगरे'।
       (३) 'नयदं' इत्यन्न 'जयदं'।
८६।
       (१) 'गर्भे त्रिसुप्रभारं' इत्यत्र '(भगा ? गर्भा)त्रिसप्तभागे'।
601
```

<sup>\*</sup> व्यपनीतलेख कप्रमादमिदमर्थं प्रकृतपाठमनुकरोत्येवेति द्रष्टन्यम्।

- ८८। (२) 'चतुरं शतम्' इत्यत्र 'चतुरंशकम्'। (३) 'जयदायि' इत्यत्र 'जयदादि-'।
- ६१। अस्य श्लोकस्य प्रथमार्घे—

'नवभिर्हरणे शिष्टमंशकं तस्करादिकम्' इति पाठः।

- (३-४) 'राज्ञा षण्डं काभयकं' इत्यत्र 'राजा षण्डं चाभयकं'।
  - (६) 'सुपाठके' इत्यन्न 'सुपाठकैः'।
- ६२। (५) 'धनादिक-' इत्यत्र 'धनाधि(प-? क-)'।
- ६४। (४) 'विजिता' इत्यत्र 'विवर्जिताः'।
- ६५। (४) 'क्रमस्त्याप्यटकः' इत्यत्र 'चक्रमत्स्यौ घटः'।
- ६६। (३-४) '-कृष्णरेषो वर्णसुसौख्यदा' इत्यत्र '-कृष्णा रेखा वर्णेषु सौख्यदा'।
- ६८ । अस्य श्लोकस्य पूर्वार्घें— 'छत्राभमष्टमांशेन सार्धद्वर्यंशषडंशके' इति पाठः ।
- ६६। (४) 'बुद्बुदाकृतिः' इत्यत्र 'बुद्बुदाकृति'।
- १००। (४) 'काकपदादिवें' इत्यत्र 'काकपदादिकेः'।
- १०१। पुष्पिकायां 'दारुजानि स्फाटिकानि' इत्यत्र 'स्फटिकानि'।
- १०५। (१) 'वरश्व' इत्यत्र 'खण्डश्व'।
- १०६। अस्य वतुर्थपादीय'-दोषकरं यतः' इत्यारभ्य 'मन्त्र' (१०८ श्लो० २ पा०) इत्यन्तोऽ'शो नास्ति।
- १०६। एतत्पृर्वीर्धात् परं १०७-१०८-तम-श्लोकद्वयी ततः पुनरयं पूर्णः श्लोक इति विसंष्ठुळा लिपिपद्धतिः।
  - (४) 'पुत्रपौत्राश्च' इत्यत्र 'पुत्रपौत्राणि'।
- १११। (३) 'इयस्तं पीठं' इत्यन्न 'ज्यस्रं विपीठम्'।
- ११३। (४) 'भुज्यते' इत्यत्र 'पूज्यते'।
- ११४। (३) 'तथा' इत्यत्र 'ततः'।
- ११८। (१) 'पीण्डश्च' इत्यत्र 'पिण्डश्च'।
- ११६। (१) 'स्थापितं' इत्यत्र 'स्थापिते'।
- १२०। (२) '-वर्धनम्' इत्यत्र '-बन्धनः'। (३) '-करं' इत्यत्र '-करं'।
  - (४) '-प्रद्म्' इत्यत्र '-प्रदे'।
- १२२। (१) 'एकास्व-' इत्यन्न 'एकास्वं'। (२) '-श्रयम्' इत्यन्न '-स्रकम्'।

१२३। (१) 'धातवे' इत्यत्र 'घटे वे'। (३) 'सहस्रहस्ते' इत्यत्र 'हस्तसाहरू'।

१२४। अस्मात् श्लोकात् परम्-

घाटे जगित मध्ये तु वाणे गर्भगृहं भवेत् । स्वयम्भूपीठिकास्थाने चले चण्डो न विद्यते ॥' इत्यधिकम् ।

१२५। (१) 'एकं चण्ड्यां वरे सपत्' इत्यत्र 'एकां चण्ड्या रवे: सप्त'।

(४) 'शिवस्यार्धं प्रदक्षिणा' इत्यत्र 'शिवस्यार्धप्रदक्षिणम्'।

१२८। अस्य श्लोकस्य स्थाने-

'लिङ्गानामष्ट्या कृत्वा पीरिकाणान्तु लक्षणम्। आदौ ब्रह्मा च विष्णोश्च पीरिका( सु १सू )च्छ्यं विदुः'॥ इति पाठः।

१२६। (२) '-कामदम्' इत्यत्र '-कामय(म)'।

१३०। (४) 'तत्तुल्यं चाप्रार्धकम्' इत्यत्र 'तुल्यं चाप्रार्धकं त्रिधा'।

१३१। (१) 'त्रिधा विभक्तमधे तु' इत्यत्र 'विभागाकृतिमधे तु'।

(४) 'मध्यवंशोद्भवा' इत्यत्र 'मध्यवङ्क्षोद्भवा'।

१३२। (२) 'श्रवणाकृति' इत्यत्र 'वापराजिते'।

(क) अस्योत्तरार्धं परस्रोकपूर्वार्धश्च १३४श-स्रोकपूर्वार्धात् परं वर्त्तेते ।

१३३। (१-२) 'याम्योत्तरतत्संपादमप्रे' इत्यन्न 'याम्योत्तरतत्सपादमप्र'।

(क) अस्मात् श्लोकात् परम्—

'उष्टपेये त्रुपीस्याशा(?)प्रतिभाजिताम्' इत्यधिकम् । १३५ । (२) 'सार्धित्रभागोन्नतम्' इत्यत्र 'सार्धित्रभागिकम्' ।

१३६। (१-२) 'सार्धद्वयं भागै ××× किश्वित्रिका मता' इत्यत्र

'सार्ध(दाय ? भागं) तु भागैकं चिपिका मता'। इति।

अस्य श्लोकस्योत्तरार्थे— 'द्विभागे चान्तरा पट्टी कपोतालि(ः)द्विसार्धका' इति पाठः ।

१३७। (१) 'अर्घयं च मम्रासपट्टी' इत्यन्न 'सार्घपश्च प्रासपट्टी'।

१३८। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे—

'(अर्धमुखं ? अर्धं मुख-)पट्टिका च कर्णके तुर्यभागिकम्' इति पाठः।

१४१। (२) 'वैरी' इत्यत्र 'वेदी'।

१४२। (१) 'अर्धचन्द्रा त्रिकोणा च' इत्यत्र 'अर्धकोणा च'।

१४८। (३-४) 'सुखाय स्यात्त्रिकोणा' इत्यत्र 'सुखावाप्तेय त्रिकोणा'।

- १५०। 'प्रणालस्या' इत्यन्न 'प्रणालस्य'। (३) 'जलमप्राविभाषेण' इत्यन्न 'जल-मार्गो विधानेन'।
- (क) अस्मात् श्लोकात् परम्— 'मुखिलङ्गं त्रिवक्त्रं स्यादेकवक्त्रं चतुम्खम्' इत्यधिकम् ।
- १५१। (२) 'त्रिवक्त' इत्यत्र 'त्रिवक्त्रं'। (३) 'पश्चिमास्यं स्थितं' इत्यत्र 'पश्चिमास्यासितं'।
- १५३। (२) 'स्मृता' इत्यन्न 'तथा'।
- १५४। (१) '-र्मातरस्थानं' इत्यत्र 'मातरं स्थाप्य'। (४) 'कुर्यादक्षाधीशश्च' इत्यत्र 'कुर्याद् यक्षाधीशश्च'।
- १५६। (१) 'वाम' इत्यत्र 'वामे'।
- १६०। (३) 'हरेश्च' इत्यत्र 'हेरम्बो'। (४) 'शृणु' इत्यत्र 'स्थितः'।
- १६५। (३) 'असिनो' इत्यत्र 'असितो'।
- १६६। (३) '-द्वित्रिचतत्-' इत्यत्र '-द्वित्रिचतु:-'।
- १६६ । अस्य द्वितीयपादे—

  'तस्माद्युग्ममगमद् बहुशो हरिश्च' इति पाठः ।
  - (३) 'नन्दनीमा' इत्यत्र 'वन्दनीया'।
  - (क) पुष्पिकायाम्—'श्रीक्षेत्रा × × विरचिते' इत्यत्र श्रीक्षेत्रात्मजसूत्रभृनमण्डन-विरचिते'।

### सप्तमाध्याये

- १। (३) 'पद्मनाभश्च' इत्यत्र 'पद्मप्रभश्च'।
  - (४) 'सूर्याश्रे सप्तमानतः' इत्यत्र 'सुपाइर्तः सप्तमो मतः'।
- २। (४) '-नन्ततक्षकः' इत्यत्र 'नन्दमन्दकः'।
- ३। अस्य पूर्वपादत्रये—

'धर्मः शान्तिश्च (क)कुन्थेरुमिक्कयो मुनिराष्ट्रतः। (ख) 'तेमिर्निनिपाश्वे नाथो' इति पाठः।

- ४। (४) '-मह्रिपाश्चे' इत्यत्र '-मह्रिपारवीं'।
- ५। (२) 'शशः' इत्यन्न 'शशी'।

<sup>(</sup>क) 'कुन्थारुमछयो सुनिस्नतः' इत्येव स्यात्। (ल) 'नेमिर्निमः पार्श्वना थो' इति स्यात्।

- 'नन्दावर्त्तो' इत्यत्र 'नन्दावर्त्तो'। (४) 'षिह्वो' इत्यत्र 'सिंहो'। (२) अतः परं 'इति जैनलाञ्छनानि' इति पुष्पिकाऽधिका । 'विशाखाश्चा-' इत्यत्र 'विशाखा चा-'। (3) 'स्वाती च' इत्यन्न 'रेवती'। 61 (३) 'श्रवणाहिवन्यौ' इत्यत्र 'श्रवणादित्यौ'। (8) 13 अतः परं-(इति (क) जनानक्ष्त्रा' इति पुष्पिकाऽधिका । 'तुलावृश्चिक-' इत्यत्र 'कुम्भवृश्चिक-'। (३) 801 'कर्ममेषी' इत्यत्र 'कर्कमेष-'। (8) 221 'तुम्बरः' इत्यत्र 'तुवरा'। (४) 'विजयो जयः' इत्यत्र 'विजयो-1 58 (३) ऽजि(म? तः)'। 'अकुटि-' इत्यत्र 'भकुटि-'। (३) 231 '-र्यमितवला' इत्यत्र '-र्यजिनवला'। (२) 'कालिका' इत्यत्र 'पालका'। (8) 188 'इयामशान्ता' इत्यत्र 'श्यामा त्राता'। (३) 'वरमुद्गराशा-' इत्यत्र 'वरमुद्गराक्ष-'। (3) 201 '-सूत्रश्व (ख)अङ्कुरां' इत्यत्र '-सूत्रश्वाङ्कुराश्व'। २४। (३-४) (8) 'गदाधरे' इत्यन्न 'गदाकरे'। २६। 'पदापन्नस्न' इत्यत्र 'पदाप्रभस्य'। 201 (१) 'निलपारां' इत्यत्र 'विलवपाराौं'। (३) 301 'शान्ता सुवर्णास्या' इत्यत्र 'शान्ता (ग) सुवर्णा स्यात्'। (8) 381 'चाभयं' इत्यत्र 'च भवेत्'। (३-४) 'इवेतमुखाञ्जरथः' इत्यत्र 'इवेतश्चतुम्खः'। (२)
  - अस्य द्वितीयार्द्धे— '-इजस्याकुगमुद्गरपाशावभवयाक्षंकुशगदानकुळम्' इति पाठः ।
- (१) 'मुद्रवर्णा' इत्यत्र 'मुद्गवर्णा'। (२) 'प्रमारूढा' इत्यत्र 'पद्मारूढा'।
- (४) 'कमलं' इत्यत्र 'कलशं'। 156

381

(४) 'मुद्गलं' इत्यत्र 'मुद्गरम्'। 138

<sup>(</sup>क) 'जिननक्षत्राणि' 'जन्मनक्षत्राणि' वा स्यात्। (ख) अत्रापि पूर्ववत् छन्दो-भेदभीतिरेव मूळे सन्धिविच्छेदहेतुर्दृष्ट्यः । (ग) 'स्वर्णवर्णा स्यात्' इति स्यात् ।

\* ४०। चत्वारि'शश्लोकात् परम-

प्रचण्डा श्यामवर्णा स्यादृश्वारूढा चतुर्भुजा। वरदं च तथा शक्तिगदाम्बुजमनुक्रमात्॥ इत्यधिकम्।

† ४१। (२) 'शिषीस्थः' इत्यत्र 'शिखिस्था'।

४४। अस्य श्लोकस्योत्तरार्धे—

बीजपूरगदा चाभयाऽक्षमालाऽब्जनाकुला' इति पाटः ।

४६। (३) 'वाराहवद्नो' इत्यन्न 'वराहवद्नो'।

४६। (२) '-त्रिशूलने' इत्यत्र '-त्रिशूलकै(ः)।

(३) 'पद्ममुषांधिका' इत्यत्र 'पद्मं सुषण्डिका'।

५०। (२) 'शेषवाहनः' इत्यत्र 'शङ्खवाहनः'।

५२। (२) '-पद्मवर्णासनस्थिता' इत्यत्र '-वर्णा पद्मासनस्थिता'।

५३। (१) 'सुतः कुषोरोह' इत्यन्न 'सितकुवेरो(च ? ऽथ )'।

५४। अस्य श्लोकस्य परार्धे-

'दावाशक्तिपाशधनुस्तथा पद्मं च नकुलम्। चेति दक्षिणाधकरक्रमात वरदं चादसूत्रश्च च शक्तिर्वा मातुलिङ्गकम्।' इति क्रमहीनः पाठः।

५७। (१) (क) 'वरदन्ता' इत्यन्न 'नरदत्ता'।

५८। (१) 'भृकुटिनेंमिनाथस्य' इत्यन्न 'भृकुटिर्नमनाथस्य'।

५९। अस्य श्लोकस्य स्थाने-

'अक्षवज्रपरग्रुनकुळं मथानस्तु गान्धारी यक्षिणी। वरखङ्गखेटळुङ्गं हंसारूढास्तिता कायो॥' इति पाठः।

६१। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे—

सिंहारूढाऽम्बि(ककार्य ? का कार्या) डम(रुं) नागपाशकम्' इति पाठः।

(४) 'तथा हस्तेषु' इत्यत्र 'तस्य हस्तेषु'।

एतदंशमुद्रणावसर एवास्माभिरिदं 'रूपावतार'पुस्तकमुप्लब्धम् । परं तदानीमिप
 न ज्ञातं यदिदं पुस्तकं नाममात्रभिन्नं देवतामूर्तिप्रकरणमेवेति अधिकोऽयं श्लोकः 'इति
 रूपावतारे' इत्युद्धेखेन अत्रत्यपादटीकायां सिन्नवेशितो न मूळे ।

<sup>†</sup> मूळे १३८ तम-पृष्ठस्थस्यास्य क्लोकस्य संख्याङ्को भ्रमान्न मुद्रित इति द्रष्टव्यम ।

<sup>(</sup>क) मूळवन्थे उद्देशस्त्रोके (१६ श्लो॰) 'नरदत्ते'रयेव नामोपळम्यत इत्यतो रुक्षणनिर्णय-वेळायामपि मूळे 'नरदत्ते'ति नाम्ना भाव्यम्, प्रमादादस्माभिरनुत्प्रेक्षितपाठान्तरं यथाप्राप्तमेव मुद्रितमिति छ्यीभिः सोढव्यम् ।

## ६७। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे—

'कैलाक्ष्समोशरणं सिकाल्लिसदाशिवम्' इति पाटः।

- ६६। (४) 'वितरागे तु' इत्यत्र 'वीतरागेषु'।
- ७०। (४) 'माहेन्द्रसच्ये' इत्यन्न 'माहेन्द्रोऽपसच्ये'।
- ७२। (२) 'शुभोदराः' इत्यन्न 'महोहरा'। (३) 'सुनामं' इत्यन्न 'सुनामो'।
- ७४। (२) 'रक्षो गन्धर्वयक्षो' इत्यत्र 'रक्षोगन्धर्वयक्षा'। 'विजग्मुः' इत्यत्र 'प्रजग्मुः'।

### अष्टमाध्याये---

- ६। (४) 'सिद्धचामर-' इत्यत्र 'सिद्धचारण-'।
  - ७। (१-२) '-सनाक्षसूत्रा च मभयं' इत्यत्र '-सनाक्षसूत्राब्जमभयं'।
  - ८। (२) 'हृद्ये च' इत्यत्र 'हृद्याप्रे'। (३) 'पञ्चाप्रवश्च' इत्यत्र 'पञ्चाप्रयश्च'।
  - ६। (४) 'वीवाहे तु माहेइवरी' इत्यत्र 'विवाहेइवरी'।
- १०। (२) 'गजासनसंस्थिता' इत्यन्न 'गजासनसुसंस्थिता'।
- १३। (२) 'श्वेतचामकरे' इत्यत्र 'श्वेतचामण्डकं'।
- १६। (४) 'मोहिन्यपि सञ्ये सिभनी' इत्यत्र 'मोहिन्यपसञ्ये स्तम्भिन्यपि'।
- २१। एकविंशः श्लोको नास्ति।
- २४-२६। चतुर्विशतः षड्विंशान्तानां त्रयाणां श्लोकानां स्थाने—

'रक्ताङ्गो गजवक्त्र (:) स्याद् रत्नकुम्भं तथा(ङ्कु)शम्।

imes im

इत्युच्छिष्टगणेशः' इति पाठः ।

२७। अस्य श्लोकस्य स्थाने—

(सिन्दूराभ(त्रिण ?)त्रिनेत्रञ्च प्रोक्तवीजगणाधिप(ः) ।
 दण्डपाशाङ्कुशौ वीजपूरं विश्रत् करेषु च ।।
 इति वीजगणपतिः ।

अर्कप्रशाशिधरं वा सिंह्वाहनित्रनेत्रम् । दानमये मोदका दण्डमेव च ॥ टक्कं शिशेक्षमाला च मुद्गरं चाङ्कशं तथा । त्रिशूलं चेति हस्तेषु द्धानं कुन्दवत् सितम् ॥' एतावान् पाठः ।

 <sup>&#</sup>x27;सिन्दूराभिन्त्रनेत्रश्च प्रोक्तो बीजगणाधिपः' इति स्यात् ।

## २८। (२) 'भृङ्गविश्रत्' इत्यत्र 'शूलं विश्रत्'। अस्मात् श्लोकात् परम्—

वामागे जकं णाहचाद्धे दक्षिणे । पृ कर्णे तु द्वा पातु धूम्नको बालचन्द्रमा(:)' इत्यधिकम् ।

- २६ । (३) '-राज्यं' इत्यत्र '-राजा'। (४) 'व्यवस्थितः' इत्यत्र 'च संस्थिता'।
- ः ३२। (२) 'बलवान्तक-' इत्यत्र 'बलं प्रातक-'।
  - ३५। अयं श्लोको नास्ति।
  - ३६। (३) 'कमण्डलोदवर्णाभं' इत्यत्र 'कमलोद्रवर्णाभं'।
  - ३७। (१) '-श्चिरकै-' इत्यत्र '-श्चिकरै-'। (३) 'स्थानीयं खेट-' इत्यत्र 'स्थानीयखेट-'।
  - ४०। (२) 'प्रसारिका' इत्यत्र 'प्रसारिता'।
  - ४१। (४) 'च स' इत्यत्र 'त्वसिः'।
  - ४६। (३) 'लीलामी' इत्यन्न 'नीलाङ्गी'।
  - ५२। (१) 'वरदं' इत्यत्र 'वरं'।
  - ५३। (४) 'सर्वकृष्ट-' इत्यत्र 'सर्वक्रख-'।
  - ५६। (२) 'तथोत्तमम्' इत्यत्र 'तथोन्नतम्'।
  - ६१। (४) 'हंससंस्थिता' इत्यत्र 'हंसवाहिनी'।
  - ६३। (२) 'बिभ्रत्तीं' इत्यत्र 'बिभ्रति'।
  - ६४। (३) 'द्रदा' इत्यत्र 'वरदा'।
  - ६८। (३) 'दादिनी' इत्यत्र 'गदनी'।
  - ६६। (२) 'सचैर्य' इत्यत्र 'स चैव'।
  - ७२। (३) 'दंष्ट्रदा' इत्यत्र 'दंष्ट्राला'।
  - ७३। (२) 'चक्रयं' इत्यत्र 'चक्रकं'। (४) '....चाप्यथ' इत्यत्र 'दक्षिणे त्वथ'।
  - ६४। अस्य श्लोकस्य पूर्वार्धे—

# 'खेटपाशधनुर्दण्डं कुठारं चेति बिभ्रती' इति पाठः ।

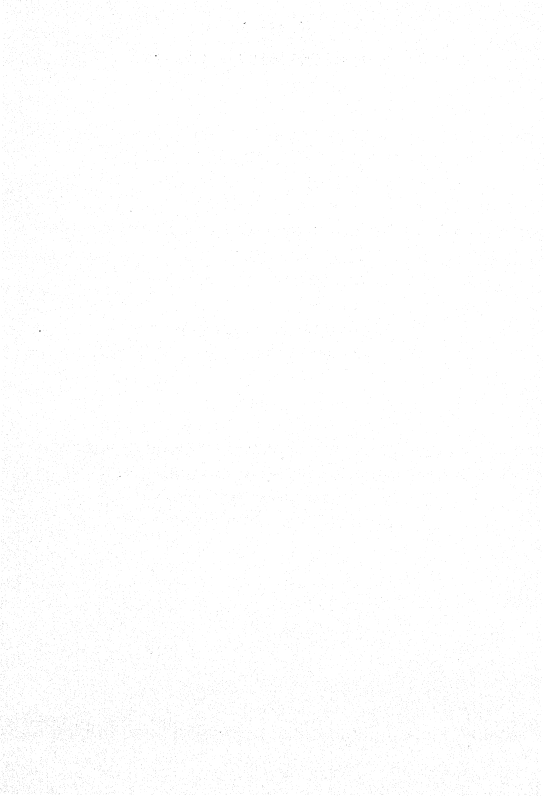
७५। (३) 'इत्येहं' इत्यत्र 'इत्येवं'। (४) 'व्यवस्थया' इत्यत्र 'व्यवस्थिता(:)'।

53

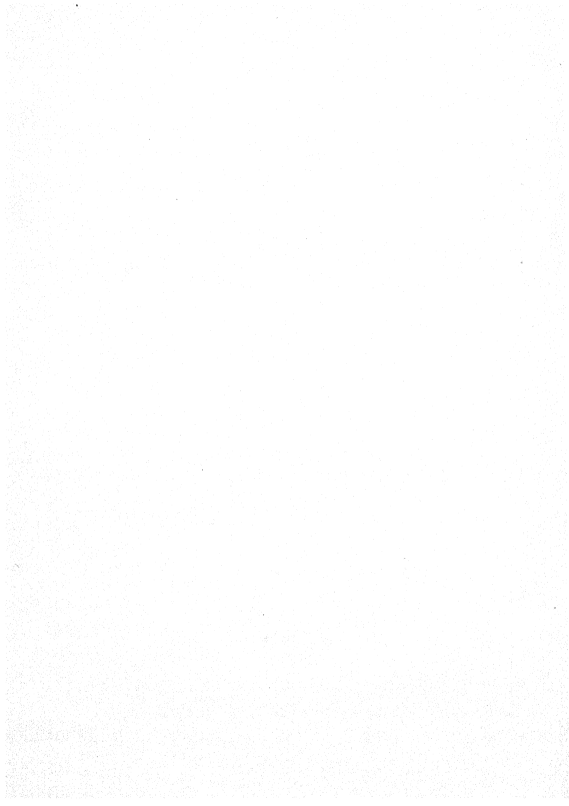
- ७६। (२) 'नृत्यमानं विकारणम्' इत्यत्र 'नृत्यमानपीणाकरम्'।
- ७७। (३) 'वीरेश्वरस्य' इत्यन्न 'वीरेश्वरश्च'।
- ७८ । (१-२) 'वीणाहस्तत्रिशूल<del>ञ</del>्च' इत्यत्र 'वीणाहस्त**खि**शल<del>ञ</del>्य' ।

```
'वर ऋ पुस्तकं वीणा' इत्यत्र 'वरं पुस्तकं वीणा च'।
 1 $2
         (३)
         (३)
                'असपप्तं' इत्यन्न 'अक्षाभयं'।
 182
                '-दायका' इत्यत्र '-दायिनी'।
         (8)
 61
                'श्रुवसृचौ' इत्यत्र 'श्रुवश्रुचौ'।
 123
         (8)
                'शूलासिशक्तिचक्राणि' इत्यत्र 'शूलासिशक्तिचक्रासि-'।
 183
         (3)
                'सासवा' इत्यत्र 'समुवा'।
 183
         (२)
                'पाशाबद्धो गले भृशम्' इत्यत्र 'पाशब(द्धे ? द्ध) गलेक्षणः'।
 183
         (8)
                'वरदश्चैव' इत्यन्न 'करदश्चैव'।
         (३)
 123
                'कण्ठहक् चैव' इत्यत्र 'कन्दकश्चैव'।
         (8)
 133
                'भृकुटिनामतः' इत्यत्र 'भृकुटिनामकः'।
         (8)
 133
                'कुर्या' इत्यन्न 'कार्या'।
8081
         (8)
         (२)
                'तत्पृष्ठञ्च करद्वयम्' इत्यत्र 'तत्पृष्ठे च कुरद्वयम्'।
1308
               'तद्धःकरे' इत्यत्र 'द्धतः करे'।
         (8)
1008
               'त्रयाणामपि' इत्यत्र 'त्रयाणामनु-'।
1308
         (3)
                'वामे खेटकचाएं' इत्यत्र 'वामे खेटकचाएं च'।
         (3)
११३।
               'घण्टां वा परशुं वापि' इत्यत्र 'घण्टाश्च परशुं चापि'।
        (१)
1888
               'वामहस्ते' इत्यत्र 'वामे हस्ते'। (४) 'प्रकल्पयेत्' इत्यत्र 'प्रदर्शयेत्'।
        (२)
               'निर्यद्दन्त-' इत्यत्र 'तिर्यग्दन्त-'।
         (8)
११५।
               'रक्तरक्तिकताङ्गञ्च' इत्यत्र 'रक्तरक्तीकृताङ्गञ्च'। (२) '-विस्फारिते-'
        (8)
११६।
               इत्यत्र '-विस्फुरिते-'।
```

पाठान्तरं समाप्तम्।



# रूपमण्डनम्



# रूपमण्डनस्य विषयानुक्रमणी

| पत्राङ्काः     | विषयाः                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | াল্লান্থা:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तालाधि-        | तुलस्या पूजानिषेधः                                                                                     | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ¢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                | कमलासनः                                                                                                | 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| \$             | सावित्री                                                                                               | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99             | ऋषयः                                                                                                   | 0.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 3 9            | विश्वकर्मा                                                                                             | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 9 9            | <b>ब्रह्मायतनम्</b>                                                                                    | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 9,9            | ब्रह्ममूर्त्तः आयतनं प्रतीहाराः                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 9 9            | सर्यादिनवप्रहस्यायतनप्रतीहाराः—                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | d:—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ß              |                                                                                                        | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99             |                                                                                                        | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 99             | Fig. 7                                                                                                 | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99             |                                                                                                        | 0.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99             |                                                                                                        | 800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 33             | प्रतीहाराः                                                                                             | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99             | दिकपालम्                                                                                               | तथ्यानम—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| લ              |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| "              |                                                                                                        | <b>0 0 0</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,,             |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <del>-</del> , |                                                                                                        | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ę              |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,,             |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 99             |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ę              |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ालमूर्त्यधि-   |                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                |                                                                                                        | पु <del>स्</del> रयाधकाराख्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | तृताय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 6              | 내가 있었다. 그리고 있는 다                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,,             | युगभेदेन वर्णभेदेन                                                                                     | च विष्णुमूर्त्तयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>?</b> ₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                | तालाधि-<br>]<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>। | तालाधि-    ज्ञल्या प्जानिषेधः   कमलासनः   सावित्री   ऋषयः   विश्वकर्मा   त्रह्मायतनम्   त्रह्माणां वर्णाः   प्रह्माणां वर्णाः   प्रद्मायातनम्   प्रतीहाराः   दिक्पालम्पि   दिक्पालम्पि   दिक्पालेषु इन्द्रः   वहिः   यमः   नेर्म्नतः   वहणः   पवनः   कुवेरः   ईशानः   दिक्प्रियधि-   दिक्प्र्यिध-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्पालम्प्रियि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि-   दिक्प्र्याचि- | तालाधि-  क्रमलासनः  क्रमलासनः  सावित्री  त्रवयः  विश्वकर्मा  त्रह्मायतनम्  वह्ममूर्तिः आयतनं प्रतीहाराः  सूर्यादिनवग्रहसूर्यायतनप्रतीहाः  पूर्यः  ग्रह्माणां वर्णाः  विक्ष्पालमूर्मिक्यानम्  विक्ष्पालमूर्मिक्यानम्  विक्ष्पालेषु इन्द्रः  यमः  नेर्कतः  वरुणः  पवनः  इक्षेरः  ईश्चानः  ३ विष्णुमूर्मिधिकाराख्ये  [१३—२०] |

# [ २ ]

| विषयाः           |                               |             | पत्राङ्काः                              | विषयाः                                  |                                       | पत्राङ्काः                              |
|------------------|-------------------------------|-------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| शिरोविध          | गानम्                         |             | १३                                      | वराहः                                   | 000                                   | १६                                      |
|                  | विष्णुमूर्त्तीनां             | ग्रुभदत्वम् | 99                                      | नृसिंहः                                 |                                       | 33                                      |
|                  | हरेश्चतुवि <sup>°</sup> श     |             |                                         | वासनः                                   | 5 o 8                                 | 9.9                                     |
|                  | वास्टरेवः                     |             | १४                                      | परशुरामः                                |                                       | 93                                      |
| (1)              | केशवः                         | 0 0 0       | 99                                      | रासः                                    |                                       | 99                                      |
| • • •            | नारायणः                       | 8 2 0       | 99                                      | बलरामः                                  |                                       | 99                                      |
| (§)              | माधवः                         |             | 99                                      | <b>3</b> 4:                             | 0.00                                  | 93                                      |
|                  | पुरुषोत्तमः                   | 0 0 0       | 99                                      | कल्की                                   | 5 0 0                                 | 99                                      |
| ( <del>ξ</del> ) | अघोक्षजः                      |             | 9.9                                     | जलदायनः                                 |                                       | 99                                      |
|                  | सङ्घर्षणः                     |             | 9,9                                     | शालग्रामपरीद्गा—                        |                                       |                                         |
|                  | सङ्क्ष्य <b>ा</b><br>गोविन्दः | ***         | 9'9                                     | पुल्यशिलालक्षणम्                        |                                       | १७                                      |
|                  | विष्णुः<br>विष्णुः            | 5 8 8       | 39                                      | - द्वाज्यक्षिलालक्षणम्<br>-             | • • •                                 | Į.                                      |
| (9)              | मधुसूदनः                      |             | ,,                                      | तन्न मतान्तरम्                          |                                       | 99                                      |
| (%)              |                               | e o o       | 39                                      | वर्णभेदात् फलविशेषकथनम्                 |                                       | 99                                      |
| (88)             | अच्युतः<br>उपेन्द्रः          |             |                                         | l a i i i i i i i i i i i i i i i i i i | 600                                   | <b>5</b> 9                              |
| (१२)             |                               |             | કર<br>કુલ્                              | वक्रविशेषे वर्णभेदः                     | • • •                                 |                                         |
| (१३)             | प्रचुन्नः                     | 0 0 6       |                                         | उत्तमादिचकप्रमाणम्                      | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | १८                                      |
| (88)             |                               | • • •       | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | त्रिचक्रलक्ष्मीनारायणः                  |                                       | 93                                      |
| (१५)             | नरसिंहः                       | 0.00        | ,,,                                     | शालग्रामस्य प्रतिष्ठानिषेधः             |                                       | ,,,                                     |
| (१६)             | जनार्दनः                      |             | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | शालग्रामप्रशंसा                         |                                       | , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| (१७)             | वामनः                         | 0 0 0       | 9.9                                     | मृतिविशेषाः                             |                                       |                                         |
| (१८)             | श्रीघरः                       |             | 99                                      |                                         |                                       | 6/                                      |
| (१९)             | अनिरुद्धः                     |             | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | गर्डः                                   | 008                                   | १८                                      |
| (२०)             | ह्योकेशः                      | 000         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | वैकुण्ठः                                |                                       | १९                                      |
|                  | पद्मनाभः                      |             | 33                                      | विश्वमुखः                               |                                       | <b>99</b>                               |
| 10.00            | दामोदरः                       | • • • • • • | 23                                      | अनन्तः                                  | 7                                     | **************************************  |
| (२३)             | हरिः                          |             | ,,,                                     | <b>बैळोक्यमोहनः</b>                     | •••                                   | 99                                      |
| (२४)             | कृटणः                         |             | <b>3</b> 3                              | विष्ण्वायतनम्                           | • • •                                 | २०                                      |
|                  | ु<br>शावताराः—                |             |                                         | विष्णुप्रतीहाराः                        | •••                                   | 99                                      |
| मत्स्यः          |                               |             | १६                                      | ४। शिवमूर्तिः                           | ावलिङ्ग                               | लज्ञणाधि-                               |
| कर्सः            |                               |             | ,,                                      | काराख्ये चतुर्थे [ २१-                  | 1.00                                  |                                         |

# [ \$ ]

| विषयाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पन्नाङ्काः                              | विषयाः                              |             | पन्नाङ्काः                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|
| द्वादश शिवसूर्तयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         | <b>ब्हिमानम्</b>                    | 899         | ₹ ७                                     |
| (१) सद्योजातः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २१                                      | <b>लिङ्ग</b> बृक्षाः                |             | 99                                      |
| (२) वामदेवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 59                                      | वृक्षलक्षणम्                        | • • •       | 9.9                                     |
| (३) अद्योरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9 9                                     | दार्वादिलिङ्गोचिताः प्रासादाः       | • • •       | 33                                      |
| (४) तत्पुरुषः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 22                                      | प्रासादमानेन छिङ्गमानम्             |             | 39                                      |
| (५) ईशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 99                                      | लिङ्गे ग्रुभविह्नानि                |             | 36                                      |
| (६) मृत्युञ्जयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.5                                     | लिङ्गे ब्रह्मादिभागाः               | •••         | 99                                      |
| (७) किरणाक्षः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 33                                      | लिङ्गस्योद्द् <sup>रि</sup> दिभागाः |             | 59                                      |
| (८) श्रीकण्डस्वरूपम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २३                                      | घटितरह लिङ्गलक्षणम्                 | • • •       | २९                                      |
| (९) अहिर्धः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,,                                      | बाणोत्पत्तिस्थानम्                  | • • • • • • | 9.9                                     |
| (१०) विरूपाक्षः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | , , ,                                   | वाणपरीक्षा                          |             | ,,,                                     |
| (११) बहुरूपी सदाशिवः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3 9                                     | वर्ज्यलिङ्गानि                      |             | 5.3                                     |
| (१२) ज्यम्बकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5 9                                     | बाणिङ्गप्रशंसा                      | •••         | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| उसामहेरवरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २४                                      | वाहनविधिः                           | • • •       | ३०                                      |
| हरिहरमूर्तिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 99                                      | पीठिका                              |             | 39                                      |
| हरितामहः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 93                                      | मुखलिङ्गम्                          | •••         | 38                                      |
| युग्मम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 99                                      | एकद्वारशिवायतनम्                    | • • •       | 9,                                      |
| लिङ्गानि—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | चतुर्मुं खशिवायतनम्                 | •••         | 9)                                      |
| V A tent many fronts of conference when the darks                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ર લ                                     | शिवप्रतिहाराः—                      |             |                                         |
| No. of State of State of State States States States                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | पूर्वप्रतिहारौ                      |             | ३२                                      |
| 2.22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 99                                      | दक्षिणप्रतिहारौ                     |             | 99                                      |
| लिङ्गोचिता मणयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | **<br><b>२</b> ६                        | पश्चिमप्रतीहारौ                     | •••         | ,,                                      |
| चलाचललिङ्गम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                         | उत्तरप्रतीहारो                      |             | 99                                      |
| चळळिङ्गम् ॄ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | ४। गौर्याः प्रमा                    | णमृतिह      |                                         |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 9,9                                     | काराख्ये पश्चमे [ ३३-४              |             |                                         |
| स्थरालङ्गम्<br>लक्षणादिहीनस्यापि पूज्यत्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | गौर्या मूर्त्तयः—                   |             |                                         |
| रत्तिङ्गमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 99                                      | गौरीमूर्तेः सामान्यलक्षणम्          |             | ३३                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>))</b>                               | उमा                                 | ***         |                                         |
| दारविङ्कमानम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 39                                      | पार्वती                             |             | ,,                                      |
| CONTRACTOR OF THE PROPERTY AND THE PROPE | ??<br><b>૨</b> ૭                        | श्रिया<br>श्रिया                    |             | "                                       |
| शलालक्षमाणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | र्                                      |                                     | 000         | 33                                      |

| विषयाः                         |       | पत्राङ्काः | विषयाः                       |        | पत्राङ्काः                              |
|--------------------------------|-------|------------|------------------------------|--------|-----------------------------------------|
| रम्भा                          |       | 25         | वाराही                       | 000    | ४०                                      |
| त्तोतला                        |       | 99         | इन्द्राणी                    | 9 9 9  | 23                                      |
| न्निपुरा                       | 200   | 53         | चासुण्डा                     | 000    | 93                                      |
| गौर्यायतनम्                    |       | 38         | क्षेत्रपालः                  | 0 0 0  | 88                                      |
| गौर्या अष्टी द्वारपालिकाः      | 649   | 99         | वरुकमेरवः                    |        | 93                                      |
| गणेशः                          |       | 99         | है। जैन-मर्त्ति-व            | ठत्तणा | धिकाराख्ये                              |
| हेरम्बः                        |       | 99         | बद्ये—[ ४२—४६ ]              |        |                                         |
| वक्रतुण्डः                     |       | 39         | चतुर्विशतिरर्हन्तः           |        | હર                                      |
| गणेशायतनम्                     | • • • | 99         | जिनानां वर्णाः               | 0 2 0  |                                         |
| गणेशप्रतिहाराः                 |       | 99         | यथाकमं जिनानां ध्वजाः        | •••    | 99                                      |
| कार्तिकेयः                     | • • • | 3.9        | नक्षत्राणि                   |        | ४३                                      |
| पञ्चलीलाः                      |       | ३६         | राशयः                        |        | હર                                      |
| दुर्गा-मूर्तयः—                |       |            |                              |        | 33                                      |
| महालक्ष्मीः                    |       | ३६         | जिनोपासकयक्षनामानि           |        | 99                                      |
| क्षेमङ्करी                     |       | ३७         | जिनानां शासनदेवताः           | •••    | 99                                      |
| <b>ह</b> रसिद्धिः              |       | 9.9        | जिनानां यक्षयक्षिणीनामानि    | # 0 0  | 99                                      |
| गौर्यादीनां वाहनानि            |       | 99         | पतेषां छत्तणम्               |        |                                         |
| चासुण्डा                       | •••   | 39         | तत्र गोमुखः                  | • • •  | 88                                      |
| रक्तचामुण्डा                   | •••   | ,,,        | चक्रेश्वरी                   | •••    | 59                                      |
| कात्यायनीमूर्तिः               | • • • | ३८         | अस्त्रिका                    | • • •  | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| चण्डिकाष्टप्रतिहाराः           |       | 33         | पार्च:                       | •••    | 39                                      |
| लक्ष्म्या मूर्तिः              | •••   | 38         | पद्मावती                     | •••    | 99                                      |
| महालक्ष्मीः                    | ***   | 53         | मातङ्गः                      | •••    | 80                                      |
| महाविद्या                      |       | 33         | सिद्धायका                    | • • •  | 99                                      |
| सरस्वती                        | 0.00  | ,,,,       | द्वितीयभेदेन चक्रेश्वरी      | •••    | 99                                      |
| सप्त मातरः—                    |       |            | जिनेषु चतुर्णा प्राधान्यकथनम | Į      | <b>33</b>                               |
| ब्राह्मी                       | • • • | ३९         | एवां नामानि                  | •••    | ,,                                      |
| माहेश्वरी                      | •••   | ,,         | जिनप्रतीहारनामानि            | •••    | ,,                                      |
| कोमारी                         | 9     | 80         | प्रतीहाराणामायुघानि          | •••    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| <b>नैष्णवी</b>                 | •••   | <b>33</b>  | परिकरः                       | •••    | ४६                                      |
| 直が しょうしゅ かいはな かんけんさん ちょうしょくしょく |       |            |                              |        |                                         |

### श्रीगणेशाय नमः

# रूपमण्डनम्

..... : 0 :----

# प्रथमोऽध्यायः

[ ग्रन्थारम्भः ]

विश्वरूपं नमस्कृत्य पूर्वतन्त्रानुसारतः । मण्डनस्तनुते वास्तुशास्त्रं श्रीरूपमण्डनम् ॥ १ ॥

[ मूर्तीनां कर्त्तव्यतोपदेशः ]

प्रासादे लिङ्गमूर्तीनां प्रमाणं शास्त्रलक्षतः । मनुष्यपशुपक्ष्यादिरूपं कुर्यात्तदाकृतेः ॥ २ ॥

[ प्रशस्तिशिखालक्षणम् ]

निविडा निर्त्रणाऽमृद्वी सुगन्धा मधुरा शिला। सर्वाचीलिङ्गपीठेषु श्रेष्ठा कान्तियुता च या॥ ३॥

[ दुष्टशिखालक्षणम् ]

विमलं हेमकांस्यादिचिह्नं लोहमयश्च यत् । तथाऽन्यद्विविधं चिह्नं प्रतिमायां भयावहम् ॥ ४॥

[ पुनः शुभिशालालक्षणम् ]

कपोतभृङ्गकुमुदमाषमुद्गासितोपमा । पाण्डुरा घृतपद्माभा सवीर्चासु ग्रुभा शिला ॥ ५॥

[ शिलाहरणदिनादिनिर्देशः ]

सुदिने सुमुहूर्ते च शकुने शान्तचेष्टिते । प्रतिमागृहकाष्टादिकर्म कुर्यात्र चान्यथा ॥ ६ ॥

### [गृहपूज्यप्रतिमामानम्]

आरभ्येकाङ्गुलादुर्द्धं पर्यन्तं द्वादशाङ्गुला । गृहेषु प्रतिमा पूज्या नाथिका शस्यते ततः ॥ ७ ॥

[देवालयपुज्यप्रतिमामानम् ]

तदूर्द्धं नवहस्तान्तं पूजनीया सुरालये ।

[अनावृतदेशपूज्यप्रतिमामानम् ]

दशहस्तादितो याऽर्चा प्रासादेन विनाऽर्चयेत् ॥ ८॥ दशादि(१)करषष्ट्या तु षट्त्रिंशत् प्रतिमा(ः) पृथक् । बाणवेदकरान् यावत् (२)चतुष्कां पूजयेत् सुधीः ॥ ९॥

[ प्रतिसाघटनद्रव्याणि ]

अष्टलोहमयी मूर्तिः शैलरतमयी शुभा । श्रेष्ठवृक्षमयी वाऽपि प्रवालादिमयी शुभा ॥ १०॥

[ जीर्णोद्धारविधिः ]

(३)अतीतब्दः शता (४)मृत्तिः पूज्या स्यान्महत्तमैः । खण्डिता स्फुटिताऽप्यच्यी अन्यथा दुःखदायका ।। ११ ॥ धातुरत्नविलेपोत्था व्यङ्गा(ः) संस्कारयोग्यका(ः) । काष्ट्रपाषाणजा भग्ना(ः) संस्काराही न देवताः ।। १२ ॥

[ भीषणदेवतास्थानम् ]

भैरवः शस्यते लोके प्रत्यायतनसंस्थितः । न मूलायतने कार्यो भैरवस्तु भयक्करः ॥ १३ ॥

नरसिंहो वराहो वा तथाऽन्येऽपि भयक्कराः।

[ दुष्टाः प्रतिसाः ]

नाधिकाङ्गा न हीनाङ्गाः कत्तेव्या देवताः कचित् ॥ १४॥

<sup>(</sup>१) '-करवृद्धया' इति स्यात् । (२) 'चतुष्क्याम्' इति स्यात् । (३) 'अतीताब्द-शता' इति स्यात् । (४) 'मूर्तिर्या पूज्या' इति स्यात् ।

प्रतिमाकाष्ट(१)लेपानुमदन्तचित्रायसां गृहे । मानाधिका परीवाररहिता नैव पूज्यते ॥ १५ ॥

### [अर्चावेकृतकथनम् ]

नर्तनं रोदनं हास्यमुन्मीलनिमीलने । देवा यत्न प्रकुर्वन्ति तत्न विद्यान्महाभयम् ॥ १६॥ वत्सेनाभिमुखे कुर्याद् यात्नां द्वारञ्च वास्तुनः । प्रवेश(ः) प्रतिमादीनां गुर्विणीनां विशेषतः ॥ १७॥

### [प्रतिमाशिरोज्ञानम् ]

प्राक् पश्चाह्क्षिणे सौम्ये स्थिता भूमो तु या शिला । प्रतिमायाः शिरस्तस्याः कुर्यात् पश्चिमदक्षिणे ॥ १८॥

### [ तालमानेन मूर्त्तयः ]

श्रासवक्त्मेकभागे द्वौ पक्षी कुञ्जरास्त्रयः ।
किन्नराश्वाश्चतुस्तालाः (२)पञ्चाशितसुरा वृषः ॥ १९ ॥
शृकरो वामनश्चापि षट्तालो गणनायकः ।
सप्तभागाः प्रकर्तव्या वृषशूक्ररमानकाः ॥ २० ॥
अष्टांशा पार्वती देवी सर्वे देवा नवांशकाः ।
दशतालो भवेद्रामो बलिख्यो जिनस्तथा ॥ २१ ॥
ताला एकादश स्कन्दो हनुमान् भूतचण्डिका ।
ताला द्वादश वेताला राक्षसाश्च त्रयोदश ॥ २२ ॥
दैत्याश्चतुर्दशांशाः स्युभृगु(३)रूपा ततोऽधिका ।
(१)कालांशाः कूरदेवाः स्युरत ऊर्द्धं न कारयेत् ॥ २३ ॥

<sup>(</sup>१) '-लेपाइमदण्डचित्रायसां ग्रहे' इति स्यात्। (२) पञ्चासितसुरा' इति स्यात्। (३) '-रूपं ततोऽधिकम्' इति स्यात्। (४) 'कलांशाः' इति स्यात्।

## [ ताळानुसारेणाङ्गविधानम् ]

### [ तत्र पर्ताखस्य ]

मुखं तालद्वयं तस्य जठरं तत्समं भवेत् ।
गुद्धं वेदाङ्गुलम् ऊरू सप्त जङ्घा च तत्समा ॥ २४ ॥
गुणाङ्गुलं भवेज्जानु पादः कार्यो गुणाङ्गुलः ।
रसतालमिति प्रोक्तं सप्ततालमथोच्यते ॥ २५ ॥

### [सप्ततालस्य]

वक्त्रं तालप्रमाणं स्यात् कन्धरावंगुलतयम् । सार्द्धसप्ताङ्गुलं वक्षो मध्यं नवभिरङ्गुलैः ॥ २६ ॥ सार्धसप्त नामि(१)मध्ये (२)ऊह्दरष्टदशाङ्गुले । पादोत्सेध त्रिमातश्च मनुजाः सप्ततालके ॥ २७ ॥

### [अष्टतालस्य ]

अष्टताले मुखं कुर्यात् तालं द्वादशमात्रकम् । श्रीवास्य त्रयङ्कुला कार्या दृदयं तु नवाङ्कुलम् ॥ २८ ॥ मध्यं द्वादशमालं च नाभिमेद्रे नवाङ्कुले । (३) ऊरू स्यादेकविंशस्या जानु चैव गुणाङ्कुलम् ॥ २९ ॥ जङ्का तथैकविंशस्या पादमूलं गुणाङ्कुलम् ।

### [ नवतालस्य ]

प्रतिमामुखमानेन नव भागान् प्रकल्पयेत् ॥ ३० ॥ वेदाङ्गुला भवेद् प्रीवा भागेन हृदयं त्वधः । नाभिभीगेन मेढ्रे च भागमेकं प्रकल्पयेत् ॥ ३१ ॥ चतुर्विश्चतिमात्रोरुर्जानु प्रोक्तं युगाङ्गुलम् । द्विभागेन समा जङ्घा पादस्तु चतुरङ्गुलः ॥ ३२ ॥

<sup>(</sup>१) '-मेद्ं' इति स्यात्। (२) 'ऊरू अष्टादशाङ्गुलै' इति स्यात्। (३) 'ऊरः' इति स्यात्।

सुलस्यापि त्रिभागेण रुखाटं नासिका हनुः।
निक्तरे क्तनगर्भे तु द्वादशाङ्गुरुमीरितम् ॥ ३३ ॥
तद्वाद्ये वेदवेदांशे कक्षे एकान्तरे ततः।
सप्तसप्ताङ्गुरु बाह् दैध्यें च षोडशाङ्गुरुः (१) ॥ ३४ ॥
करोऽष्टादशमात्रः स्याद्(२)विक्तारो रेणुनाङ्गुरुः।
दैध्यें सूर्याङ्गुरुः पाणिर्विस्तारे पश्चमात्रकः॥ ३५ ॥
मध्यं मन्वङ्गुरुं व्यासे कटी प्रोक्ता जिनाङ्गुरु ।
मूरु एकादशोरु स्याजङ्गा प्रान्ते युगाङ्गुरु ॥ ३६ ॥
चतुर्दशाङ्गुरुः पाद(३)स्ततोद्धें च युगाङ्गुरु ॥ ३६ ॥
चतुर्दशाङ्गुरुः पाद(३)स्ततोद्धें च युगाङ्गुरु ॥ ३० ॥
भीवा त्वष्टाङ्गुरु व्यासे पादः प्रोक्तः षडङ्गुरुः।
षट्सप्ताष्ट(५)नवांशान्तामुदेशाश्च प्रदर्शिताः॥ ३८ ॥
श्रेयो मानविभा(६)गश्च विस्तरः पूर्वशास्त्रतः॥ ३८ ॥

इति श्रीसूत्रधारमण्डनविरचिते रूपमण्डने वास्तुशास्त्रे प्रतिमाद्रव्यगुणदोष-तालाधिकारः प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

<sup>(</sup>१) '-ङ्गुलो' इति स्यात्। (२) 'विस्तारोऽग्रे गुणाङ्गुलः' इति स्यात्। (३) '-स्तदूष्वें च युगाङ्गुलः' इति स्यात्। (४) '-मालकः' इति स्यात्। (५) '-नवांशाना-' इति स्यात्। (६) '-गस्य' इति स्यात्।

# द्वितीयोऽध्यायः

---:0:---

### [ जीर्णोद्धारे विशेषः ]

अङ्गप्रत्यङ्गभयां तु मूर्ति धीमान् विसर्जयेत् । नखाभरणमालास्त्रभयां तां न विवर्जयेत् ॥ १ ॥

[ एकत्र देवपूजानिषेधः ]

गृहे लिङ्गद्वयं नार्च्य गणेशलयमेव च । शक्तिलयं तथा शङ्खं (१)मच्छादिदशकाङ्कितम् ॥ २ ॥ द्वे चके द्वारकायास्तु शालिमामद्वयं तथा । द्वो शङ्खो नार्चयेत् तद्वत् सूर्ययुग्मं तथेव च ॥ ६ ॥ तेषां तु पूजनान्नूनमुद्वेगं प्राप्नुयाद् गृही ।

[ तुलस्या पूजानिषेधः ]

तुलस्या नार्चयेचण्डीं (२)दीपं सूर्यं गणेश्वरम् ॥ ४ ॥ ब्रह्मादीनाञ्च देवानां देवीनाञ्च यथाकमम् । आयुधानि तथा वर्णं वाहनं कथयाम्यथ ॥ ५ ॥ ऋग्वेदादिप्रभेदेन कृतादियुगमेदतः । विप्रादिवर्णमेदेन चतुर्वक्तं चतुर्भुजम् ॥ ६ ॥ दक्षिणाधःकरात् सृष्ट्या जयमालां तथा (३)श्रुतम् । पुस्तं कमण्डलुं धत्ते सकूर्वः कमलासनः ॥ ७ ॥

इति कमलासनः।

अक्षसूत्रं पुस्तकञ्च धत्ते चैव कमण्डलुम् । चतुर्वक्त्रा तु सावित्री श्रोतियाणां गृहे हिता ।। ८ ॥ [ इति सावित्री ]

<sup>(</sup>१) 'मत्स्यादी'ति स्यात्। (२) 'नैव' इति स्यात्। (३) 'श्रुचम्' इति स्यात्।

जिटिला(ः) इमश्रुलाः शान्ता आसीना ध्यानतत्पराः । कमण्डल्वक्षस्त्राभ्यां संयुता ऋषयः स्मृताः ॥ ९ ॥ [ इति ऋषयः ]

विश्वकर्मा चतुर्वाहुरक्षमालाञ्च पुस्तकम् । (१)कम्बां कमण्डलुं घत्ते त्रिनेत्रो हंसवाहनः ॥ १०॥

[ इति विश्वकर्मा ]

आग्नेय्यां तु गणेशः स्यान्मातृस्थानं च दक्षिणे । नैर्ऋत्ये तु सहस्राक्षं वारुण्यां जलशायिनम् ॥ ११ ॥ वायव्ये पार्वतीरुद्धौ प्रहांश्चेवोत्तरे न्यसेत् । ईशाने कमला देवी प्राच्यां तु धरणीधरः ॥ १२ ॥

इति ब्रह्मायतनम्।

ब्रह्मणोऽष्टे प्रतिहारान् कथिय्यास्यनुक्रमात् ।
पुरुषाकारगम्भीराः सकूर्चा मुकुटोज्ज्वलाः ॥ १३ ॥
पद्मं (२)सक् पुस्तकं (३)दण्डः सत्यो वामेऽथ दक्षिणे ।
सन्यापसन्य(४)करके (५)पद्मदण्डश्च धर्मकः ॥ १४ ॥
(६)अक्षपद्माङ्गकोदण्डः करे धत्ते प्रियोद्भवः ।
दण्डागम(७)सृक्फलकैर्यज्ञः स्यात् सर्वकामदः ॥ १५ ॥
अक्षस्त्रगदाखेटदण्डेर्बिजयनामकः ।
अधोहस्तापसन्येन (८)युवेटन्दे यज्ञभद्रकः ॥ १६ ॥
(९)अक्षो पाशाङ्कुशो (१०)दण्डो (११)भन्य(ः) स्यात् सार्वकामिकः ।
दण्डाक्षांकुशपद्मेश्च विभवः सर्वशान्तिदः ॥ १७ ॥

(१२)इति ब्रह्ममूर्तिः आयतनं प्रतीहाराः।

<sup>(</sup>१) 'कम्बुं' इति स्यात्। (२) 'सुक्-' इति स्यात्। (३) 'दण्डम्' इति स्यात्। (४) '-करयोः' इति स्यात्। (५) 'पद्मदण्डञ्च' इति स्यात्। (६) 'अक्षपद्माङ्कुशान् दण्डम्' इति स्यात्। (७) '-सुक्-' इति स्यात्। (८) 'खेटप्टग्' इति स्यात्। (९) 'अक्षं' इति स्यात्। (१०) 'दण्डं' इति स्यात्। (११) 'मनः' इति स्यात्। (१२) 'ब्रह्ममूर्तेरायतनप्रतीहाराः' इति स्यात्।

## [सुर्यः]

सर्वलक्षणसंयुक्तं सर्वाभरणभूषितम् ।

द्विसुजञ्जैकवक्त्रञ्च श्वेतपङ्कजघृत्करम् ॥ १८ ॥
वर्तुलं तेजसो बिम्बं (१)मध्यस्थं रक्तवाससम् ।
आदित्यस्य त्विदं रूपं कुर्यात् पापपणाशनम् ॥ १९ ॥

## [ प्रहाणां वर्णाः ]

इवेतः सोमः कुजो रक्तो बुधः पीतो गुरुस्तथा ।
शुक्रः इवेतः शनी राहुः (२)कृष्णो धृष्रास्तु केतवः ॥ २० ॥
पद्महस्तो भवेत् सोमः कुजो दण्डकमण्डलुः ।
अर्धकायः स्थितो राहुः केतुः करपुटाकृतिः ॥ २१ ॥

#### [ ग्रहाणां वाहनानि ]

सप्ताश्वरथ आदित्यश्चन्द्रो दशहयः स्मृतः ।
मङ्गलो मेषमारूढो बुधः सपीसनस्थितः ॥ २२ ॥
हंसारूढं गुरुं विद्याद् भेकारूढं च भागवम् ।
श्रानिं महिषमारूढं राहुं कुण्डस्य मध्यगम् ॥ २३ ॥
सपीपुच्छाकृतिं केतुं शनिं (३) इष्टा करालिनम् ।

#### [ ग्रहाणां भूषणानि ]

(४)गृहाः किरीटिनः कार्या (५)रलकुण्डलशोभिताः ॥ २४ ॥

## [ सूर्यायतनम् ]

सूर्यस्याऽऽयतने स्थाप्या वहिकोणादितः कमात् । कुजो जीवस्तमः ग्रुकः केतवो (६)यज्ञः शनिः शशी ॥ २५ ॥

<sup>(</sup>१) 'पद्मस्थं' इति स्यात्। (२) 'कृष्णों' इति स्यात्। (३) 'दंष्ट्रा-' इति स्यात्। (४) 'ग्रहाः' इति स्यात्। (५) 'रत्न-' इति स्यात्। (६) अत्र 'य' इत्यक्षरमधिकं 'कः' इत्येव स्यात्।

## [ प्रतीहाराः ]

तर्जन्यंशुताम्रन्ड(१)दण्डे तु वामतः ।
तर्जनीशक्ति(२)किरणं दण्डे स्यात् पिक्नलः परः ॥ २६ ॥
द्वे तर्जन्यौ वज्जदण्डावानन्दो वामगो (३)दधात् ।
तर्जनीदण्डापसव्ये बन्तकः स तु दक्षिणे ॥ २७ ॥
द्वे तर्जन्यौ पद्मदण्डे चिन्नो धत्ते स वामतः ।
तर्जनीदण्डापसव्ये विचिन्नो दक्षिणे स्थितः ॥ २८ ॥
(४)तर्जनीदण्डापसव्ये बन्तकः स तु दक्षिणे ।
द्वे तर्जन्यौ पद्मदण्डे चिन्नो धत्ते स वामतः ॥ २९ ॥
तर्जन्यौ करणं दण्डं किरणाक्षः स धारयन् ।
तर्जनी दण्डापसव्ये प्रतिहारः सुलोचनः ।
चतुर्द्वारेषु संस्थाप्या दिशस्थैते प्रदक्षिणम् ॥ ३० ॥

इति सूर्यादिनवग्रहसूर्यायतनप्रतीहाराः।

[ दिक्पालेषु इन्द्रः ]

वरं वजाङ्कशौ चैव कुण्डीं धत्ते करेस्तु यः । गजारूढः सहस्राक्ष इन्द्रः पूर्विदशाधिपः ॥ ३१ ॥

[ वहिः ]

वरदः शक्तिहस्तश्च समृणालकमण्डलुः ।

ज्वालापुञ्जनिमो देवो मेषारूढो हुताशनः ॥ ३२ ॥

[यमः]

हेखिनीपुस्तकं धत्ते (५) कुर्कुटं दण्डमेव च । महामहिषमारूढो यमः कृष्णाङ्ग ईरितः ॥ ३३ ॥

[नैऋतः]

खड्गञ्च खेटकं हस्तैः (६) कार्तिकां वैरिमस्तकः । दंष्ट्राकरास्वदनः श्वानारूदश्च राक्षसः ॥ ३४ ॥

<sup>(</sup>१) '-दण्डेर्दण्डी' इति स्यात् । (२) '-किरणदण्डैः' इति स्यात् । (३) 'दधत्' इति स्यात् । (४) पद्यमिदं सम्पातायातं स्यात् । (५) 'कुक्कुटं' इति स्यात् । (६) 'कर्तिकां वैरिमस्तकम्' इति स्यात् ।

#### [ बरुणः ]

(१) वरपाशोसलं कुण्डीं हस्तैर्विश्रत् क्रमाच यः । नकारुदः स कर्तव्यो वरुणः पश्चिमाश्रितः ॥ ३५ ॥

[पवनः]

वरं ध्वजपताकाञ्च कमण्डलुं करैर्दधत् । मृगारूढो हरिद्वर्णः पवनो वायुदिक्पतिः ॥ ३६ ॥

[ <del>39</del>4: ]

गदानिधिवीजपूरकमण्डलुधरः करैः ।

गजाह्रदः प्रकर्तव्यः (२) सौम्यो यो नरवाहनः ॥ ३७ ॥

[ ईशानः ]

वरं तथा तिशूल्ञ नागेन्द्रं वीजपूरकम् । विभाणो (३)वृषभारूढो ईशानो धवलद्युतिः ॥ ३८ ॥

इति दिक्पालमूर्तिध्यानम्।

इति श्रीसूत्रधारमण्डनविरचिते रूपमण्डने वास्तुशास्त्रे ब्रह्मसूर्यादिग्रहदिक्पाल-मूर्त्यधिकारो नाम द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

<sup>(</sup>१) 'वरपाशोत्पलं' इति स्यात् । (२) 'सौम्यायां' इति स्यात् । (३) 'वृषभा- रूढ' इति स्यात् ।

# तृतीयोऽध्यायः

---:0:---

## [ युगभेदेन वर्णभेदेन च विष्णुमूर्त्तयः ]

वासुदेवः सङ्कर्षणः प्रद्युम्नश्चानिरुद्धकः । श्वेतरक्तपीतकृष्णा(ः) क्रमात् (१)कल्युगादिषु ॥ १ ॥ पूज्या द्विजादिभिश्च-----

## [ शिरोविधानम् ]

----एषां छत्रामं कुक्कुटाण्डवत् । लपुषामञ्ज बालेन्दुरूपं कुर्याच्छिरः क्रमात् ॥ २ ॥

[वर्णभेदेन विष्णुमूर्तीनां ग्रुभद्दवम् ]
नारायणः केशवश्च माधवो मधुसूदनः ।
पूजिता मूर्त्तयो खेता विप्राणां सौरूयदायकाः ॥ ३ ॥
मधुसूदनविष्णू च क्षत्रियाणां फल्प्रदौ ।
त्रिविक्रमो वामनश्च वैश्यानाम् (२)अर्चयेच्छुमा ॥ ४ ॥
पूजिता (३)श्रीधरी मूर्त्तिः शूद्धाणां सौरूयदायिनी ।
चर्मकृद्धजकानाञ्च नटस्य वरटस्य च ॥ ५ ॥
मेदभिष्ठिकिरातानां हृषीकेशः सुखपदः ।
कुम्भकारवणिग्वेश्या(४)चिक्रकाध्विजनामिष ॥ ६ ॥
सर्वेषां प्रकृतीनाञ्च पद्मनाभः सुखावहः ।
दामोदरः सौरूयदः स्याद् (५) ब्रह्मचर्यैकदण्डिनोः ॥ ७ ॥
(६)हरिहरो हिरण्यगर्भो नारसिंहोऽथ वामनः ।
वराहः सर्ववर्णेषु सौरूयदो हितकारकः ॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) 'कलि-' इति स्यात्। (२) 'अर्चने ग्रुमौ' इति स्यात्। (३) 'श्रेषरी' इति स्यात्। (४) '-चिक्रक-' इति स्यात्। (५) 'ब्रह्मचार्येक-' इति स्यात्। (६) 'इरि- हिरण्यगर्भश्च' इति स्यात्।

### [ वाहरेवः ]

वासुदेवो (१)गदां शङ्कं चक्रपद्मधरो मतः।

[ केशवः ]

केशवः कमलं कम्बु घत्ते चक्रं गदामि ॥ ९ ॥

[ नारायणः ]

नारायणः कम्बु(२)पत्नगदाचक्रधरो भवेत्।

[ माधवः ]

माधवस्तु गदां चकं शङ्खं वहति पङ्कजम् ॥ १०॥

[पुरुषोत्तमः]

पुरुषोत्तमस्तु चक्रं पद्मं शङ्कं गदां दधत्।

[अघोक्षजः]

अघोक्षजः सरसिजं गदां शङ्कं सुदर्शनम् ॥ ११ ॥

[सङ्कर्षणः]

सङ्कर्षणो (३) गदां कम्बुसरसीरुहचक्रभृत्।

[गोविन्दः]

गोविन्दो घरते चकं गदां पद्मं च कम्बुना ॥ १२ ॥

[विद्याः]

विष्णुः कौमोदकीं पद्मं पाञ्चजन्यं सुदर्शनम् ।

[ मधुस्दनः ]

मधुसृदनस्तु चक्रं शङ्खं सरसिजं गदाम् ॥ १३ ॥

[अच्युतः]

अच्युतस्तुःगदापद्मचकशङ्खेः समन्वितः ।

[ उपेन्द्रः ]

उपेन्द्रो वहते शङ्खं गदां चकं कुरोशयम्।।। १४ ॥

<sup>(</sup>१) 'गदा-शङ्क-चक-पद्म-' इति स्यात्। (२) '-पद्म-' इति स्यात्। (३) 'गदर-कम्बु-' इति स्यात्।

#### तृतीयोऽध्यायः

[ प्रधुस्नः ]

पद्युप्तश्च (१)चकशङ्कं गदाम्भोजानि पाणिभिः।

[ त्रिविक्रमः ]

त्रिविक्रमिख्य गदाचकशङ्खान् विभित्तं यः ॥ १५॥

[ नरसिंहः ]

नरसिंहस्तु चकाब्जगदाकम्बुविराजितः।

[जनाईनः]

जनार्दनोऽन्बुजं चक्रं कम्बुं कोमोदकीं दघी ॥ १६॥

[वामनः]

वामनस्तु शङ्खचक्रगदापद्मलसत्करः।

[श्रीघरः]

श्रीधरो वारिजं चकं गदाशङ्खं दधाति च ॥ १७ ॥

[अनिरुद्धः]

अनिरुद्धो लसचकगदाशङ्कारविन्दवान्।

[ह्पीकेशः]

ह्वीकेशो गदां चक्रं पद्मशङ्खं च धारयन् ॥ १८॥

[पद्मनाभः]

पद्मनाभः पाञ्चजन्यं पद्मं चक्रं गदामपि ।

[दामोदरः]

दामोदरोऽम्बुजं शङ्कं गदां घत्ते सुदर्शनम् ॥ १९॥

[ हरिः ]

हरिधीरयते कम्बुं चकं पद्मं तथा गदाम्।

[ केळाः ]

कृष्णः करैः पाञ्चजन्यं गदां पद्मं सुद्शनम् ॥ २० ॥

एताः सुमूर्त्तयो ज्ञेया दक्षिणाधः करकमात् ।

(वासुदेवादिवणीः स्युः षडेते तददादयः १) ॥ २१ ॥

<sup>(</sup>१) 'चकशङ्खगदाम्भोजानि' इति स्यात्।

सकृष्णः कार्तिकेयोऽब्जराक्तिखेटककम्बुभिः । गरुडध्वजस्तार्क्ष्यस्थोऽब्जराङ्खध्वजचिह्नवान् ॥ २२ ॥ जयन्तोऽक्षचक्रदण्डपद्मैर्वादित्रसंवृतः । गोवर्धनो लसचकराङ्कपद्मैर्गदां (१)हि तत् ॥ २३ ॥

इति श्रीहरेश्चतुर्विशतिमूर्त्तयः।

मत्स्यकूर्मी स्वस्वरूपो नृवराहो गदाम्बुजम् ।

(२) विभृत्स्यामो वराहास्यो दंष्ट्रांग्रे तु धृता धरा ॥ २४ ॥

[ इति मत्स्यकूर्मवराहाः ]

नृसिंहः सिंहवक्त्रोऽतिदंष्ट्रालः कुटिलोरुकः । हिरण्योरस्थलासक्तविदारणकरद्वयः ॥ २५ ॥

[ इति नृसिंहः ]

वामनः सशिखः श्यामो दण्डी (३)पीताम्बुपात्रवान् । (४) जटिलीनधरो रामो भार्गवः परशुं दधत् ॥ २६॥ [इति वामनपरक्षरामौ]

रामः शरेषुधृक् श्यामः सशीरमुशलो बलः।

[ इति रामबलरामौ ]

(५) बद्धपद्मासनी रक्तस्त्यक्ताभरणमूर्धजः ॥ २७ ॥

कषायवस्त्रो ध्यानस्थो द्विभुजोऽङ्कोर्द्धपाणिकः ।

[ इति बुद्धः ]

कल्की सखड्गोऽधारूढो हरेरवतरा इमे ॥ २८ ॥

[इति कलकी]

इति दशावताराः ।

(६)सुप्तरूपं रोषतरुपे (७)दक्षो दण्डमुजोऽस्य तु । शिरोधरो वा वामस्तु सपुष्पोऽयं जलेशयः ॥ २९ ॥

<sup>(</sup>१) 'दधत्' इति स्यात् । (२) 'विभ्रच् स्यामो' इति स्यात् । (३) 'छत्राम्बु-पात्रवान्' इति स्यात् । (४) 'जटी वाणधरो' इति स्यात् । (५) 'बुद्धः पद्मासनो' इति स्यात् । (६) 'सुप्तरूपः' इति स्यात् । (७) 'दक्षे दण्डो मुजऽस्य तु' इति स्यात् ।

तन्नाभिपङ्कजे धाता (श्रीमूमिवशिरोन्थिगे?)। निध्यस्त्रादिस्वरूपाणि पार्श्वयोर्मधुकैटभौ॥ ३०॥ इति जलशयनः।

> अथ शालिमामपरीक्षा [ पुज्यशिकाकक्षणम् ]

नागभोगसमाकारा शिला सूक्ष्मा च या भवेत् । पूजनीया प्रयत्नेन स्थिरा खिग्धा सुवर्तुला ॥ ३१ ॥ तत्राप्यामलकीमानात् सूक्ष्मा चातीव या भवेत् । तस्यामेव सदा कृष्णः श्रिया सह वसत्यसौ ॥ ३२ ॥ यथा यथा शिला सूक्ष्मा तथा तथा महत् फलम् । तस्मात्तां पूजयेत्रित्यं धर्मकामार्थमुक्तये ॥ ३३ ॥

[ त्याज्यशिलालक्षणम् ]

किपला कर्नुरा भमा स्क्ष्मा(१) छिनाकुला च या ।
रेखाकुलाऽस्थिरा स्थूला बहुचकैकचिकिका ॥ ३४ ॥
बहुनमुखी बहुच्चका बद्धचका च या पुनः ।
(२) बद्धचकाऽथ वा स्याद् भित्रचका त्वधोमुखी ॥ ३५ ॥
दग्धा सुरक्ता चापूज्या भीषणा पङ्किचिकिका ।
पूजयेद् यः प्रमादेन दुःखमेव लभेत् सदा ॥ ३६ ॥
ितत्र मतान्तरम् ।

खण्डिता स्फुटिता भिन्ना पार्श्वभिन्ना प्रभेदिता । शालियामसमुद्भूता शिला दोषावहा नहि ॥ ३७॥

[ वर्णभेदात फलविशेषकथनम् ]

स्तिग्धा सिद्धिकरी सुद्रा कृष्णा कीर्त्तिपदायका । पाण्डुरा पापदहना (३)पिता पुत्रपदायका ॥ ३८॥ नीला दिशति (४)लक्ष्मी च रक्तमोगपदायिनी ।

[ चक्रविशेषे वर्णभेदः ] कपिलं नारसिंहञ्च वामनं (५)चातसन्निभम् ॥ ३९ ॥

<sup>(</sup>१) 'छिद्राकुला' इति स्यात्। '-स्थिनाकुला' इति वा कथञ्चित् सङ्गच्छत एव।

<sup>(</sup>२) 'लमचकाऽथ वा या स्याद्' इति स्यात्। (३) 'पीता' इति स्यात्।

<sup>(</sup>४) 'लक्ष्मीं च रक्ता' इति स्यात्। (५) 'पीतसन्निमम्' इति स्यात्।

वासुदेवं सितं ज्ञेयं रक्तं सङ्कर्षणं मतम् । दामोदरं तु नीलाभमनिरुद्धं तथैव च ॥ ४० ॥ ज्ञ्यामं नारायणं ज्ञेयं वैष्णवं कृष्णवर्णकम् । बहुवर्णमनन्तारूयं श्रीधरं पीतमुच्यते ॥ ४१ ॥ जित्तमादिवक्रप्रमाणम् ]

वृत्त(१)सूत्रेऽष्टमो भाग उत्तमं (२)वक्त्रुखक्षणम् । मध्यमञ्ज चतुर्भागं कनीयस्तु त्रिभागकम् ॥ ४२ ॥

[ त्रिचकलक्ष्मीनारायणः ]

रुक्ष्मीनारायणो देवस्त्रिभश्चकैर्व्यवस्थितः ।

पूजनीयः प्रयतेन भुक्तिमुक्तिफलपदः ॥ ४३॥

[ शालग्रामस्य प्रतिष्ठानिषेघः ]

अहं ब्रह्मादयो देवाः सर्वभूतानि केशवः।

सदा सन्निहितस्तल प्रतिष्ठाकर्म नास्त्यतः ॥ ४४॥

[ शालग्रामप्रशंसा ]

शालग्रामशिलांग्रे तु यो जुहोति हुताशनम् । एकाहुतिहुता सम्यक् कल्पकोटिगुणोत्तरा ॥ ४५ ॥ इति शालिग्रामपरीक्षा ।

[ अथ मूर्त्तिविशेषाः ]

ताक्ष्यों (३)मकङ्कतः प्रक्षः कौशिकाकारनामिकः ।
चतुर्भुजस्तु कर्तव्यो वृत्तनेत्रमुखस्तथा ॥ ४६ ॥
गृष्ठोरुजानुचरणः पक्षद्वयिवभूषितः ।
प्रभासंस्थानसीवर्णः कलापेन विभूषितः ॥ ४७ ॥
लक्षञ्च पूर्णकुम्भञ्च करयोस्तस्य कारयेत् ।
करद्वयञ्च कर्तव्यं तथा विरचिताञ्जलि ॥ ४८ ॥
नवतालः प्रकर्तव्यो गरुडो मानसूत्रतः ।
(४)पादजानुकटिर्यावद्चीयां वाहनस्य दक् ॥ ४९ ॥
यदुश्च भगवान् पृष्ठे छत्रकुम्भधरौ करौ ।
किञ्चिल्लम्बोदरः कार्यः सर्वाभरणभूषितः ॥ ५० ॥

<sup>(</sup>१) '-सूत्राष्टमो' इति स्यात्। (२) 'चक्र-' इति स्यात्। (३) 'मरकत-प्रख्यः' इति स्यात्। (४) 'पादं जानु कटिं यावदर्चायां' इति स्यात्।

(१)वामाप्रे कुञ्चितः पश्चादन्यपादस्तु जानुना । पृथिवीं संस्थितो यत्र गारुडं स्यात्तदासनम् ॥ ५१ ॥ इति (२)गारुडः ।

वैकुण्ठञ्ज प्रवक्ष्यामि सोऽष्टबाहुर्महावलः । ताक्ष्यीसनश्चतुर्वक्तः कर्त्तव्यः शान्तिमिच्छता ॥ ५२ ॥ गदां खड्गं चक्रशरं दक्षिणे च चतुष्टयम् । शङ्खं खेटं घनुः पद्मं वामे दद्याचतुष्टयम् ॥ ५३ ॥ अत्रतः पुरुषाकारं नारसिंहं च दक्षिणे । अपरं स्त्रीमुखाकारं वाराहास्यं तथोत्तरम् ॥ ५४ ॥ इति वैकुण्ठः ।

विंशत्या हस्तकैर्युक्तो विश्वरूपश्चतुर्मुखः ।

पताका हरुशङ्क्षो च वज्राङ्कुश(३)शरांस्तथा ॥ ५५ ॥,

चकञ्च (४)बीजपूरच्च वरो दक्षिणबाहुषु ।

पताका दण्डपाशौ च गदाशाङ्कांत्पलानि च ।

श्वङ्की मुशलमक्षच्च क्रमात् स्युवांमबाहुषु ॥ ५६ ॥

हस्तद्वये योगमुद्रा वैनतेयोपरि स्थितः ।

क्रमान्नर-नृसिंह-स्वी-वराह-मुखवनमुखः ॥ ५७ ॥

हति (५)विश्वमुखः ।

अनन्तोऽनन्तरूपस्तु हस्तैद्वीदशिमर्युतः । अनन्तशक्तिसंवीतो गरुडस्थश्चतुर्मुखः ॥ ५८॥ दक्षिणे तु गदाखड्गौ चक्रं वज्राङ्कुशौ शरः । शङ्काः खेटं धनुः पद्मं दण्डपाशौ च वामतः ॥ ५९॥ इस्यनन्तः ।

मुखानि पूर्ववत्तस्याप्यत्न त्रैलोक्यमोहनः । स षोडशभुजस्ताक्ष्यीरूढः प्राग्वचतुर्भुखैः ॥ ६० ॥ गदाचकाङ्कुशौ (६)बाणं शक्तिश्चकं वरः क्रमात् । दक्षेषु मुद्गरः पाशः शार्क्वशङ्खाञ्जकुण्डिका(ः) ॥ ६१ ॥

<sup>(</sup>१) 'वामोऽप्रे' इति स्यात्। (२) 'गरुडः' इति स्यात्। (३) '-शरास्तथा' इति स्थात्। (४) 'बीजपूरश्च' इति स्थात्। (५) 'विश्वरूपः' इति स्थात्। (६) 'बाणः' इति स्थात्।

शृक्की वामेषु हस्तेषु योगमुद्रा (१)करद्वयम् ।
नरञ्च नारसिंहञ्च शूकरं कपिलाननम् ॥ ६२ ॥
इति नेलोक्यमोहनः ।

दक्षिणे पुण्डरीकाक्षः पूर्वे नारायणः स्मृतः ।
गोविन्दः पश्चिमे स्थाप्य उत्तरे मधुसूदनः ॥ ६३ ॥
ईशाने स्थापयेद् विष्णुमाग्नेय्यां तु जनार्दनम् ।
नैर्ऋत्ये पद्मनाभञ्च वायव्ये माधवं तथा ॥ ६४ ॥
केशवो मध्यतः स्थाप्यो वासुदेवोऽथवा बुधैः ।
सङ्कर्षणो वा प्रद्युग्नोऽनिरुद्धो वा यथाविधि ॥ ६५ ॥
दशावतारसंयुक्तः प्रोक्तो जलशयोऽथवा ।
अग्रतः श्क्ररः स्थाप्यः सर्वदेवमयः शुभः ॥ ६६ ॥
इति विष्णवायतनम् ॥

प्रतिहारांस्ततो वक्ष्ये चतस्रणां दिशां क्रमात् ।
वामनाकारस्रपास्ते कर्तन्याः सर्वतः शुभाः ॥ ६० ॥
(२)तर्जनी शङ्खचके च चण्डो दण्डं द्धत् क्रमात् ।
वामे खाने प्रचण्डोऽस्यापसन्ये दक्षिणे शुभः ॥ ६८ ॥
पद्मं खड्गं खेटकञ्च क्रमाद् विभ्रद् गदां (३)च यः ।
(४)विछोमे पद्मगदयोर्विजयस्तौ (५)क्रमािह्हखेन्न्यसेत् ॥ ६९ ॥
(६)तर्जनी बाणचापौ च गदां धाता च स्रष्टितः ।
(७)मुदापसन्ये तैरस्त्रैर्विधाता वाम-दक्षयोः ॥ ७० ॥
तर्जनीकमलं शङ्खं गदां भद्रः क्रमाद् द्धत् ।
(८)शस्त्रापसन्ययोगेन सुभद्रस्तौ क्रमान्न्यसेत् ॥ ७१ ॥
इति विष्णुप्रतीहाराः ।

इति श्रीसूत्रधारमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपमण्डने विष्णुमू(र्त्यांश्रेक्यं)धिकारस्तृतीयोऽध्यायः॥ ३॥

<sup>(</sup>१) 'करद्वये' इति स्यात्। (२) 'तर्जनीं' इति स्यात्। (३) 'जयः' इति स्यात्। (४) 'विलोमैः' इति स्यात्। (५) 'क्रमाल्लिखेत्' इति 'क्रमान्न्यसेत्' इति वा स्यात्। (६) 'तर्जनीं' इति स्यात्। (७) 'सन्येऽपसन्ये' इति स्यात्। (८) 'सन्यापसन्य-' इति स्यात्।

## ि शिवमूर्त्तिशिवलिङ्गलक्षणाधिकाराख्यः ]

# चतुर्थोऽध्यायः

अथ शिवमूर्त्तयः

[ द्वादश शिवसूर्त्तयः ]

शुक्काम्बरधरं देवं शुक्कमाल्यानुलेपनम् । जटाभारयुतं कुर्याद् बालेन्दुकृतशेखरम् ॥ १ ॥ त्रिलोचनं सौम्यमुखं कुण्डलाभ्यामलङ्कृतम् । सद्योजातं महोत्साहं वरदाभयपाणिनम् ॥ २ ॥ इति सद्योजातः [१]।

रक्ताम्बरघरं देवं रक्तयज्ञोपवीतिनम् । रक्तोष्णीषं रक्तनेत्रं रक्तमाल्यानुलेपनम् ॥ ३ ॥ जटाचन्द्रघरं कुर्यात्त्रिनेत्रं तुङ्गनासिकम् । वामदेवं महाबाहुं खड्गखेटकघारिणम् ॥ ४ ॥ इति वामदेवः [२]।

दंष्ट्राकरालवदनं सर्पशीर्षं त्रिलोचनम् ।
रण्डमालाघरं देवं सर्पकुण्डलमण्डितम् ॥ ५ ॥
भुजङ्गकेयूरघरं सर्पहारोपवीतिनम् ।
योनसं(१) कटिस्त्रेण गले वृश्चिकमालिकम् ॥ ६ ॥
नीलोत्पलदलस्याममतसीपुष्पसन्निभम् ।
पिङ्गश्रुपिङ्गजटिलं शशाङ्गकृतशेखरम् ॥ ७ ॥
(१)तक्षकं मुष्टिकञ्चेव पादयोस्तस्य नूपुरौ ।
अघोररूपकं कुर्यात् कालरूपमिवापरम् ॥ ८ ॥

<sup>(</sup>१) 'तक्षको मुष्टिकश्रव' इति स्यात्।

महावीर्यं महोत्साहमष्टवाहुं महावलम् । शमयन्तं रिपोः (१)सद्यं निवेशो यत्न भूतले ॥ ९ ॥ सद्याङ्गश्च कपालश्च खेटकं पात्रमेव च । वामहस्तेषु कर्त्तव्यमेतच्छस्रचतुष्टयम् ॥ १० ॥ त्रिशूलं परशुः (२)स्रङ्गं दण्डश्चेवारिमर्दनः । शस्त्राण्येतानि चत्वारि दक्षिणेषु करेषु च ॥ ११ ॥ इत्यघोरः [३] ।

पीताम्बरस्तत्पुरुषः पीतयज्ञोपवीतवान् । मातुलिक्नं करे वामेऽक्षमाला दक्षिणे तथा ॥ १२ ॥ इति तत्पुरुषः [४] ।

(३) शुद्धः स्फटिकसंकाशो जटाचन्द्रविभूषितः । (४) अक्षस्त्रिशूल्हस्तौ च कपालं वामतः शुभम् ॥ १३ ॥ [ इतीशः ५ ]

कपालमालि-सुरवेतं शशाङ्ककृतशेखरम् । व्याध्रचर्मघरं मृत्युञ्जयं नागेन्द्रमूषितम् ॥ १४ ॥ त्रिशुलं चाक्षमाला च दक्षयोः करयोः स्मृतौ । कपालं कुण्डिका वामे योगसुद्रा (५)करद्वयम् ॥ १५ ॥

इति मृत्युञ्जयः [६]।

चतुर्भुजो महाबाहुः शुक्कपादाक्षिपाणिकः । पुस्तकामयहस्तोऽसौ(६)सच काक्षस्त्रिळोचनः ॥ १६ ॥ इति किरणाक्षः [७] ।

<sup>(</sup>१) 'सङ्घं' इति स्यात्। (२) 'खङ्घो' इति स्यात्। (३) 'ग्रुद्धस्फिटिक-' इति स्यात्। (४) 'त्र्यक्षस्त्रिग्न्रलहस्तश्च' इति, 'दक्षे त्रिग्नुलं हस्ते च' इति वा स्यात्। (५) 'करद्वये' इति स्यात्। (६) 'स-चक्राक्ष-' इति ['किरणाक्ष-' इति वा १] स्यात्।

पद्यमिदं मूर्त्यन्तरस्य लक्षकं न तु मृत्युज्ञयमूर्तः, द्विरायुधनिदेशात् । भवति
 मृत्युज्ञयलक्षकत्वेन भ्रान्तिरन्तरा पुष्पिकान्तरिवरहात् । देवतामूर्त्तौ 'ईश'लक्षणत्वेनेदं
 निर्दिष्टम् (देव० ६।१४); तदनुगत्याऽस्माभिरिष पुष्पिकैका कल्पिता; एवज्ञाभे
 'इति द्वादश रुद्वा' इति पुष्पिकाऽषि नानृतभाषिणी स्थात् ।

चित्रवस्नघरं कुर्याचित्रयज्ञोपनीतिनम् । चित्ररूपं महेशानं चित्रेश्वर्यसमन्वितम् ॥ १० ॥ चतुर्वाहुं चैक(१)वस्नं सर्वालङ्कारमृषितम् । खड्गं धनुः शरं खेटं श्रीकण्ठं विश्रतं भुजैः ॥ १८ ॥

इति श्रीकण्ठस्वरूपम् [८]।

अहिर्बुघ्नो गदासर्षं चकं डमरु-सुद्गरौ । शूलाङ्कुशाक्ष(२)माला च दक्षोध्वीधःकमाद्दधत् ॥ १९ ॥ तोमरं पट्टिशं चर्म कपालं तर्जनीघटौ । (३)शक्तिः परशुकं वामहस्ते सन्धारयत्यसौ ॥ २० ॥

इत्यहिर्बुघ्नः [९]।

विरूपाक्षस्ततः खड्गं शूलं डमरुमङ्कराम् । सर्पञ्चकं गदामक्षस्त्रं बिअत् कराष्टकेः ॥ २१ ॥ खेटं खट्टाङ्गराक्तिञ्च परशुं तर्जनीघटम् । घण्टाकपालकं चेति वामोध्वीदिकराष्टकैः ॥ २२ ॥

इति विरूपाक्षः [१०]।

बहुरूपो दघद् दक्षे डमरं च सुदर्शनम् । सर्पं शूलाङ्कुशौ कुम्मं कौमुदीजपमालिकाम् ॥ २३ ॥ घण्टाकपालखट्टाङ्कतर्जनीकुण्डिकां घनुः । परशुं (४)पट्टिकं चेति वामोध्वीदिक्रमेण हि ॥ २४ ॥

इति बहुरूपी सदाशिवः [११]।

त्रचम्बकोऽथ दधचकं डमरुं मुद्गरं शरम् । (५)शूलाङ्क्रशान्यक्षसूत्रं दक्षोध्वादिकमेण हि ॥ २५ ॥

<sup>(</sup>१) '-वक्तं' इति स्यात्। (२) '-मालाश्च' इति स्यात्। (३) 'श्चाक्तं' इति स्यात्। (४) 'पष्टिशं' इति स्यात्। (५) 'श्चलाङ्कुशावश्चस्तं' इति स्यात्।

गदासद्वाज्जपाताणि कार्मुकं तर्जनीघटौ । परशुं पहिशं चेति (१)वामार्धादिकराष्ट्रके ॥ २६ ॥

> इति ज्यम्बकः [१२]। इति द्वादश रुद्राः।

उमामहेश्वरं वक्ष्ये उमया सह शक्करः ।
(२)मातुलिक्नं तिशूल्ख घरते दक्षिणे करे ॥ २० ॥
आलिक्नितो वामहस्ते (३)नागेन्द्रं द्वितीये करे ।
हरस्कन्ध उमाहस्ते दर्पणो द्वितीये करे ॥ २८ ॥
अधस्ताद् वृषमं कुर्यात् कुमारख गणेश्वरम् ।
भृक्तिरीटं तथा(४)कुर्यान्तिमंसिन्नृत्यसंस्थितम् ॥ २९ ॥
इति उमामहेश्वरः ।

कार्यों (५)हरिहरस्यापि दक्षिणार्धे शिवः सदा । हृषीकेशश्च वामार्धे श्वेतनीलाकृती कमात् ॥ ३० ॥ वरं तिशूलचकाञ्जधारिणो बाहुकाः कमात् । दक्षिणे वृषभः पार्श्वे वामे विहगराडिति ॥ ३१ ॥

इति हरिहरमूर्तिः।

एकपीठसमारूढमेकदेहिनिवासिनम् । षड्भुजञ्च चतुर्वक्तं सर्वलक्षणसंयुतम् ॥ ३२ ॥ अक्षमालां तिश्लञ्च गदां कुर्याच दक्षिणे । कमण्डलुञ्च खट्टाङ्गं चक्रं वामभुजे तथा ॥ ३३ ॥

इति हरपितामहः।

उमाञ्च द्विभुजां (६)कुर्याह्नक्ष्मीर्नारायणाश्रिता । देवं शस्त्रैः स्वकीयेश्च गरुडोपरि संस्थितम् ॥ ३४ ॥

<sup>(</sup>१) 'वामोर्थ्यादि-' इति स्थात् । (२) 'मातुलुङ्गं' इति स्थात् । (३) 'नागेन्द्रो' इति स्थात् । (४) 'कुर्यानिर्मासं नृत्य-' इति स्थात् । (५) 'हरिहरश्चापि' इति स्थात् । (६) 'कुर्यालक्ष्मीं नारायणाश्रिताम्' इति स्थात् ।

दक्षिणः कण्ठलग्नोऽस्या वामो हस्तः सरोजधृक् । विभोवीमकरो लक्ष्म्याः कुक्षिभागस्थितः सदा ॥ ३५ ॥ सर्वेषामेव देवानां युग्मं युग्मं विधीयते । तेषां शक्तिः पृथग्रूपा तदस्रवाहनाकृति(ः) ॥ ३६ ॥

इति युग्मम्।

अथ लिङ्गानि ।

स्थिरलक्ष्मीपदं हैमं (१)तारजञ्जीव राजतम् । प्रजावृद्धिकरं (२)ताम्रं वज्जमायुर्विवर्धनम् ॥ ३०॥ (३)विशेषकारकं कांस्यं पित्तलं भुक्तिमुक्तिदम् । सीसकं (४)शकुलिङ्जमायसं (५)पुरिनाशनम् ॥ ३८॥ अष्टलोहमयं लिङ्जं कुष्टरोगक्षया(६)पहम् । त्रिलोहसम्भवं लिङ्जमन्तर्धानप्रसिद्धिदम् ॥ ३९॥

## [ इत्यष्टलोहलिङ्गफलम् ]

आयुष्यं हीरकं लिक्नं भोगदं मौक्तिकोद्भवम् । सुखकृत् पुष्परागोत्थं वैद्र्यं शतुमर्दनम् ॥ ४०॥ श्रीप्रदं पद्मरागञ्च इन्द्रनीलं यशःपदम् । लिक्नं मणिमयं पुष्ट्ये स्फटिकं सर्वकामदम् ॥ ४१॥

# [ इत्यष्टरत्नलिङ्गफलम् ]

रबिलक्कं द्विधा ख्यातं स्वपीठं धातुपीठकम् । धातुजं तु स्वयोनिस्थं सिद्धिमुक्तिप्रदायकम् ॥ ४२ ॥ ताम्रजं पुष्परागस्य स्फटिकस्य तु (७)राजितम् । ताम्रजं मौक्तिकस्यापि रोषाणां हेमजं मतम् ॥ ४३ ॥

### [ इति पीठिविधिः ]

<sup>(</sup>१) 'राजतञ्जेव राज्यदम्' इति स्थात्। (२) 'राङ्गं ताम्रमायुःप्रवर्धनम्' इत्याकरे। (३) 'विद्वेष-' इति स्थात्। (४) 'वंशकृष्ठिङ्ग-' इति स्थात्। (५) 'रिपु-' इति स्थात्। (६) '-वहम्' इति स्थात्। (७) 'राजतम्' इति स्थात्।

समस्तमणिजातीनां (१)दीससान्निध्यकारकम् । (मनोत्मानं प्रमाणानि तेषु प्राद्यं नवाम्बुदैः १) ॥ ४४ ॥\* [ इति लिङ्गोचिता मणयः ]

शैलेयं भोगदं लिक्नं मृन्मयं सर्वकामदम् । दारुजं वसुसिद्ध्यर्थं सर्वमेतचलाचलम् ॥ ४५ ॥ [इति चलाचललिक्नम्]

एकाङ्कुलादिपञ्चान्तं चलिङङ्गञ्च कन्यसम् । षट्पवीदिदशान्तञ्च मध्यमेकादशादितः ॥ ४६ ॥ [ इति चलिङङ्गम् ]

नैकहस्तादधो(२)वाद्यं प्रासादे स्थिरतां नयेत् । स्थिरं तत् स्थापयेद् गेहे (३)गृण्यां हे दूरकृद् यतः ॥ ४७॥ [इति स्थिरिङ्गम्]

(४)वाणलक्षणहीनेऽपि यल वे रोचते मनः । तत्र पूजां प्रकुर्वीत धर्मकामार्थमोक्षदम् ॥ ४८ ॥ [इति लक्षणादिहीनस्यापि पूज्यत्वम् ]

रतमेकाङ्गुलं लिङ्गमङ्गुलाङ्गुलवृद्धितः । नवान्तं नवलिङ्गञ्च वृद्धिवी मुद्गमानिका ॥ ४९ ॥ [ इति स्त्रलिङ्गमानम् ]

धातोरष्टाङ्कुरुं पूर्वमष्टाष्टाङ्कुरुवर्धनात् । त्रिहस्तान्तं नवेव स्युर्छिङ्कानि च यथाक्रमम् ॥ ५०॥ [ इति धातुरुङ्गमानम् ]

दृढकाष्ठमयं ठिङ्गं कर्त्तव्यं षोडशाङ्गुलम् । षोडशाङ्गुलिका वृद्धिः षट्करान्तं नवैव हि ॥ ५१॥

[ इति दारवलिङ्गमानम् ]

<sup>(</sup>१) 'दीतिः सानिध्यकारणम्' इति स्यात्। (२) 'लिङ्गं' इति स्यात्। (३) 'ग्रहांहोदूरकुद्' इति स्यात्। (४) 'वर्ण-' इति स्यात्।

अत्राऽऽदर्शे चतुश्चत्वारिंशसंख्याबोधकोऽङ्को नोपलस्यते, तत्संख्याकः स्त्रोकः
 पतितो न वेति चिन्तनीयम् । अस्माभिस्तु यथाकममेवाङ्का निवेशिताः ।

हस्तादिनवहस्तान्तं शैलं लिङ्गं विधीयते । हस्तवृद्धया नवैव स्युर्मध्ये वृद्धिर्यदच्छया ॥ ५२॥ [इति शैललिङ्गमानम्]

मृद्दारुलोहशैलानां दैध्यें भक्ते जिनांशकैः [२४] । कुर्यात् षद्सार्धसप्ताष्टनवांशै(१)स्तरं शुभम् ॥ ५३ ॥ [ इति लिङ्गमानम् ]

श्रीपणीं (२)शिंशुपाशोकशिरीषः (३)खादिनोऽर्जुनः । चन्दनः श्रीफलो निम्बो रक्तचन्दनबीजको ॥ ५४ ॥ कर्पूरो देवदारुश्च चन्दनः पारिजातकः । चम्पको मधुबृक्षश्च हिन्तालश्चागुरुः शुभाः ॥ ५५ ॥ [ इति लिङ्गब्रक्षाः ]

(४)निर्त्रणाः × × सर्वे लिङ्गार्थे सौख्यदायकाः । मन्थिकोटरसंयुक्ताञ् शाखोद्म्तान् परित्यजेत् ॥ ५६ ॥ [ इति वृक्षच्क्षणम् ]

निलयं दारुलिङ्गानामिष्टकादारुजं ग्रुमम् । शैलजं धातुरतानां स्वरूपं चाधिकं ग्रुमम् ॥ ५७ ॥

[ इति दार्वादिलिङ्गोचिताः प्रासादाः ]

धातुजे रत्नजे वाणे दारुजे च स्वयम्भुवि ।
(५)गृहनूनाधिकं वाऽपि (६)वक्त्लिङ्गिषु पार्थिवः ॥ ५८ ॥
हस्तमानं भवेछिङ्गं वेदहस्ते सुरालये ।
(७)ज्येष्ठलिङ्गे तु वेदांशं षट्त्रिंशं नवहस्तकम् ॥ ५९ ॥
पञ्चादिभूतवेदांशे प्रासादे हस्तसंख्यया ।
मध्यमं पञ्चमांशेन हस्तादिनवहस्तकम् ॥ ६० ॥

<sup>(</sup>१) '-विंस्तरं' इति स्यात् । (२) 'शिंशपाऽशोकः' 'शिशुकाऽशोकः' इति वा स्यात् । (३) 'खादिरो-' इति स्यात् । (४) 'निर्वणाः' इत्यनन्तरं 'सुदृढां' इति न्युटितं स्यात् । (५) 'गृहं न्यूनाधिकं' इति स्यात् । (६) 'वक्त्ळिङ्केषु पार्थिवे' इति स्यात् । (७) 'ज्येष्ठळिङ्कन्तु वेदांशे पट्लिंशे' इति स्यात् ।

(कृत्वादियुगळत्वान्तं ?)हस्तसंख्ये शिवाळये ।
षष्ठांशेन प्रकर्तव्यं हस्तादिनवहस्तकम् ॥ ६१ ॥
(१)किनिष्ठाज्येष्ठलिक्केषु मध्यमामध्यमेषु च ।
प्रासादाः कन्यसे ज्येष्ठाः सीमामानिमदं स्मृतम् ॥ ६२ ॥
गर्भे पञ्चांशके ल्यांशे ज्येष्ठलिक्कं तु मध्यमम् ।
नवांशं पञ्चमागं स्याद् गर्भाधं कन्यसोदयम् ॥ ६३ ॥
[इति प्रासादमानेन लिक्कमानम् ]

पद्मं शङ्को ध्वजा छत्रं (२)खड्गशक्तिकचामरे । वज्रं (३)दण्डोर्द्धभागञ्च चक्रं मत्स्यो घटः शुभः ॥ ६४ ॥ सौस्यदं चिह्न(४)मित्याद्यामावत्ते दक्षिणेऽपि यः । इवेतरक्ता पीतकृष्णा रेखा वर्णेषु सौस्व्यदा ॥ ६५ ॥ [इति छिङ्गे शुभचिह्नानि]

ब्रह्मांशश्चतुरस्रोऽधो मध्येऽष्टासस्तु वैष्णवः । पूजाभागः सुवृत्त(ः) स्यात् पीठोर्द्धं शङ्करस्य च ॥ ६६ ॥ [इति लिङ्गे ब्रह्मादिभागाः]

पूजायामे कलांशे च (५)लिक्कचित्रं दशांशकैः ।
पीठस्यार्घे द्विभागे च रेखा कार्या प्रदक्षिणे ॥ ६७ ॥
(मस्तकं मानमध्ये तु बाह्ये ऽक्के राष्ट्रविश्रमः । १)
(६)छ्त्राममष्टमांशेन (७)सार्घे द्वचंशषडक्कके ॥ ६८ ॥
त्रपुषामं विस्तरार्घे कुक्कुटाण्डं शिरो मतम् ।
त्रिभागे लिक्कविस्तारे एकांशेनार्घचन्द्रकम् ॥ ६९ ॥
सार्घञ्यंशेन तुल्यं स्यादष्टांभे बुद्बुदाकृति(ः१) ।
कद्भिषोमध्यहीनं यिक्ककं नाशकरं भवेत् ॥ ७० ॥
[इति लिक्कस्योद्धादिमागाः ]

<sup>(</sup>१) 'कनिष्ठ-' इति स्यात् । (२) 'खड्गः' इति स्यात् । (३) 'दण्डोऽर्ध-चन्द्रश्च' इत्यन्यत्र । (४) '-मित्याद्यमानत्तीं' इति स्यात् । (५) 'लिङ्गं चिह्नचं' इति स्यात् । (६) 'छत्राभिम'ति स्यात् । (७) 'सार्धद्वांशे पडंशके' इति स्यात् ।

दीर्घे वा सन्धिरेखाभिर्युक्तकाकपदाकृति(ः?) । लिक्नं नान्याश्रितं लिक्नमाश्रिताः सर्वदेवताः । स्थापयेन्मुख्यदेवस्य (१)स्कन्दमेढ्रान्तरे सुरान् ॥ ७१ ॥

इति घटितरत्नलिङ्गलक्षणम्।

वाराणस्यां प्रयागे च गङ्गायाः सङ्गमेषु च । कुरुक्षेत्रे सरस्वत्यां वाणिलङ्गं सुखावहम् ॥ ७२ ॥ यानि वै नर्मदायाञ्च अन्तर्वेद्याञ्च सङ्गमे । केदारे च प्रभासे च बाणिलङ्गं सुखावहम् ॥ ७३ ॥

[ इति बाणोत्पत्तिस्थानम् ]

त्रिपञ्चवारं यस्यैव तुलासाम्यं न जायते । तदा बाणः समाख्यातः शेषं पाषाणसम्भवम् ॥ ७४ ॥ [ इति बाणपरीक्षा ]

स्थूलं (२)खण्डश्च दीर्घश्च स्फुटितं छिद्रसंयुतम् । बिन्दुयुक्तं च शूलामं कृष्णं च चिपिटं तथा ॥ ७५ ॥ (३)चकश्च मध्यहीनश्च बहुवर्णश्च यद् भवेत् । वर्जयेन्मतिमाँ छिक्नं सर्वदोषकरं यतः ॥ ७६ ॥ [ इति वर्ज्योळक्नानि ]

भन्थान्तरे ;—

महानदीसमुद्(४)भृतसिद्धक्षेत्रादिसम्भवम् ।

पाषाणं परया भक्त्या लिङ्गवत् पूज्येत् सुषीः ॥ ७७ ॥

सदोषं गुणसंयुक्तं बाणं पूज्यं हि नित्यशः ।

बलाह्यभीं समाकृष्य भुज्यते बाणलिङ्गतः ॥ ७८ ॥

(५) सर्वं त्रततपो दानं तीर्थं देवेषु यत् फलम् ।

तत् फलं कोटिगुणितं प्राप्यते लिङ्गपूजनात् ॥ ७९ ॥

<sup>(</sup>१) 'स्कन्ध-' इति स्यात्। (२) 'खर्वञ्च' इति स्यात्। (३) 'वकञ्च' इति स्यात्। (४) '-भूतमि'ति स्यात्। (५) 'सर्वव्रततपोदानतीर्थदेवेषु' इति स्यात्।

शतवारं कुरुक्षेत्रे सहस्रं जाह्ववीजले ।
लक्षवारं नर्मदायां कोटिं च कुरुजाङ्गले ।। ८० ॥
कुत्वा स्नानं तथा पिण्डं होमं दानं च भोजनम् ।
(१)गुणिते कोटिवारश्च सर्वपुण्यं लमेन्नरः ॥ ८१ ॥
(२) पद्मे वै शतहस्तेषु (३)बाणेषु च शतेषु च ।
स्वयम्भुवि सहस्रान्तं शिवतीर्थोदकं स्मृतम् ॥ ८२ ॥
[इति बाणिङ्कप्रशंसा ]

लिज्ञायामसमा दैध्यें उच्छ्रायः पीठिकासमः ।
(४)समभागयतो वृष(ः)पञ्चभागोन्नतो भवेत् ॥ ८३ ॥
बाणलिज्ञे वृषं कुर्यात् (५)स्वयम्भूर्मृखमृन्मये ।
शते सहस्रलिज्ञे च वृषं न्यूनाधिकं विदुः ॥ ८४ ॥
[इति वाहनविधिः]

विस्तारस्य विभागेण प्रणारुं चाधिकं मतम् । (६)तद्धें नम्नविस्तारं त्रिभागो जलवाहकः ॥ ८५ ॥ इति लिङ्गानि ।

पृथुत्वं पीठिकायास्तु लिङ्गायामसमं भवेत् ।
उदयो विष्णुभागान्ते उमावत् पीठिका स्मृता ॥ ८६ ॥
जात्येकया विधातव्यं (७)नित्यमन्यन्योसंकुलम् ।
आहुः शैलहुमे केचित् पीठं पकेष्टकामयम् ॥ ८७ ॥
उपर्युपरि पीठानां सन्धिरङ्गावसानके ।
(८)जालस्य मध्यमध्ये च कर्णे सन्धि न सन्धयेत् ॥ ८८ ॥
चतुरस्रादिवृत्तान्ता पीठिका दशधा स्मृता ।
उन्नता दर्पणाकारा बाह्ये मेखल्याऽन्विता ॥ ८९ ॥

<sup>(</sup>१) 'गुणितं' इति स्यात्। (२) 'धातवे' इति 'घटे वै' इति वा स्यात्।

<sup>(</sup>३) 'बाणे पश्चशतेषु च' इति स्यात्। (४) 'समभागायतो वृषः' इति स्यात्।

<sup>(</sup>५) 'स्वयम्भूमुख-' इति स्यात्। (६) 'तदर्धेनाम्रविस्तारं' इति स्यात्।

<sup>(</sup>७) 'नेष्टमन्योन्यः' इति स्यात् । (८) 'नालस्य' इति स्यात् ।

(१)तिंशोदंशस्तु पीण्ड्याश्च जगत्याञ्च परिक्षिपेत् । कर्च्घाचो (जाड्यकुम्भस्य १) तन्मध्ये कनकं भवेत् ॥ ९० ॥ (अर्द्धा १) दैर्ध्यसमा दैर्घ्ये लिङ्गायामायता भवेत् । यस्य देवस्य या पत्नी पीठे तां परिकल्पयेत् ॥ ९१ ॥ इति पीठिका ।

मुखिल ते त्रिवनतं वा एकवनतञ्चतुर्मुखम् ।
सम्मुखं चैकवनतं स्यात्त्रिवनते पृष्ठतो निह ॥ ९२ ॥
पश्चिमास्यं स्थितं शुभूं कुङ्कुमाभं तथोत्तरम् ।
याम्यं कृष्णं करालं स्यात् प्राच्यां दीप्तामिसन्तिभम् ॥ ९३ ॥
सद्यो वामं तथाऽघोरं तत्पुरुषं चतुर्थकम् ।
पञ्चमञ्च तथेशानं योगिना(२)मथ गोचरम् ॥ ९४ ॥
इति मुखलिङम् ।

वामे गणाधिपः स्थाप्यो दक्षिणे पार्वती तथा ।
नैर्ऋत्ये भास्करं विद्याद् वायव्ये च जनार्दनम् ॥ ९५ ॥
मातृभिर्मातृकास्थानं कारयेद्दक्षिणां दिशम् ।
सोम्ये शान्तिगृहं कुर्याद् यक्षाधीशांस्तु पश्चिमे ॥ ९६ ॥
इत्येकद्वारशिवायतनम् ।

(३) वामहस्ते गृहं कुर्याद् यशोद्वारश्च दक्षिणे ।

मध्ये रुद्रः प्रतिष्ठाप्यो मातृस्थानश्च दक्षिणे ॥ ९७ ॥

वामे देवी महालक्ष्मीरुमा (४) × भैरवस्तथा ।

(५) ब्रह्मविष्णुस्तथा रुद्रः पृष्ठदेशे तु कारयेत् ॥ ९८ ॥

इन्द्रादित्यो च (६) कर्णी च आग्नेयां स्कन्द एव च ।

ईशाने (७) विद्यराजस्य धूम्र ईशानगोचरे ॥ ९९ ॥

इति चतुर्मुखशिवायतनम् ।

<sup>(</sup>१) 'तिंशदंशन्तु पिण्ड्याञ्च' इति स्यात् । (२) '-मप्यगोचरम्' इत्यन्यत्र ।

<sup>(</sup>३) 'वामे स्नानगृहं' इति स्यात्। (४) तुटितस्थाने 'च' 'वै' वा स्यात्।

<sup>(</sup>५) 'ब्रह्मविष्णू तथा रुद्रं' इति स्यात् । (६) 'कर्णे च आग्नेय्यां' इति स्यात् ।

<sup>(</sup>७) 'विष्नराजोऽस्य' इति स्यात् ।

मातुलिङ्गञ्च नागेन्द्रं डमरं वीजपूरकम् । नन्दी मुकुटशोभाट्यः (१)सवीभरणभूषितः ॥ १०० ॥ खट्टाङ्गञ्च कपालञ्च डमरं वीजपूरकम् । दंण्ट्राकरालवदनो महाकालस्तु दक्षिणे ॥ १०१ ॥ इति पूर्वप्रतिहारो ।

तर्जनी च त्रिशूलुञ्च डमरुं गजमेव च ।
हेरम्बो वामभागे स्याद् भृद्धी दक्षिणतः स्मृतः ॥ १०२ ॥
गजं डमरुखद्वाङ्कं तर्जनीं वामहस्ततः ।
उभौ च दक्षिणे द्वारे भृद्धी दक्षिणतः स्मृतः ॥ १०३ ॥
इति दक्षिणप्रतिहारौ ।

तिशूलं डमरुश्चेव सद्वाकं च कपालकम् ।
कपालं डमरुं दन्तं बीजपूरं तथा दघत् ॥ १०४॥
दुर्मुसः पश्चिमे वामे पाण्डुरो दक्षिणे तथा।
[इति पश्चिमप्रतीहारो ]

मातुलिकं मृणालञ्च खट्टाकं पद्मदण्डको ॥ १०५ ॥ सितो वामेऽसितो दक्षे उत्तरद्वारसंस्थितो । पद्मदण्डञ्च खट्टाकं मृणालं वीजपूरकम् ॥ १०६ ॥ [ इत्युत्तरप्रतीद्दारो ]

इति (२)शिवप्रतिहारौ।

इति श्रीस्त्र X X मण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपमण्डने शिवमूर्त्तिशिवलिङ्ग-लक्षणाधिकारश्चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

<sup>(</sup>१) 'सर्पाभरण-' इति स्यात् । (२) 'शिवप्रवीहाराः' इति स्यात् ।

# पश्चमोऽध्यायः

[शाक्ताधिकारः]

अथ गौर्याः प्रवक्ष्यामि प्रमाणं मृर्त्तिनिर्णयम् । चतुर्भुजा त्रिनेता या सर्वाभरणभूषणा ॥ १ ॥ [ इति गौरीमृत्तैः सामान्यलक्षणम् ]

अक्षस्ताम्बुजं धत्ते दर्पणञ्च कमण्डल्लम् । उमा-नाम्नी भवेन्म् र्तिवेन्दिता त्रिद्शैरपि ॥ २ ॥

[ इत्युमा ]

(१)अक्षस्त्रां शिवां देवीं गणाध्यक्षकमण्डलुम् । पक्षद्रयेऽभिकुण्डच पार्वती पर्वतोद्भवा ॥ ३ ॥

[ इति पार्वती ]

अक्षसूत्रं तथा पद्ममभयश्च वरन्तथा । गोधासना(२)पियामूर्त्तिगृहे पूज्या श्रिये सदा ॥ ४ ॥

[ इति श्रिया ]

कमण्डल्वक्षस्त्रञ्च विभ्राणा वज्रमङ्कुशम् । गजासनस्थिता रम्भा कर्त्तव्या सर्वकामदा ॥ ५ ॥

[ इति रम्भा ]

शूलाक्षसूत्रदण्डञ्च विश्राणा चैव चामरम् । तोतला कथिता चेयं सर्वकोपप्रणाशनी ॥ ६ ॥

[ इति तोतला ]

नागपाशाङ्क्कशौ (३)चैव भयदं वरदं करम् । त्रिपुरा नाम सा पूज्या वन्दिता त्रिदशैरपि ॥ ७ ॥

> [ इति त्रिपुरा ] इति गौर्या मूर्त्तयः।

<sup>(</sup>१) 'अक्षस्तं शिवं देवं गणाध्यक्षं' इति देवतामृत्तौं (८।४)। (२) 'श्रिया-' इति स्थात्। (३) 'चैवाभयदं' इति स्थात्।

वक्ष्यामि (१)गौर्यायतनं देवतानामनुक्रमात् । वामे सिद्धिः श्रिया याम्ये सावित्री चैव पश्चिमे ॥ ८ ॥ पृष्ठकर्णद्वये कार्या भगवती सरस्वती । ईशाने तु गणेशः स्यात् कुमारौ चामिकोणके ॥ ९ ॥ कुण्डलभ्यामलंकृता चेश्वरस्य सदा प्रिया । मध्ये गौरी प्रतिष्ठाप्या सर्वाभरणमूषिता ॥ १० ॥ इति गौर्यायतनम् ।

अभयाङ्करापाशदण्डेर्जया चैव तु पूर्वतः । सन्यापसन्ययोगेन विजया (२)तामसा भवेत् ॥ ११ ॥ अभयाम्बुज(३)पोदण्ड अजिता चापराजिता । अभयवज्राङ्करदण्डेर्विभक्ता (४)मण्डलाऽपि च ॥ १२ ॥ अभयं शङ्खपद्मदण्डेर्मोहिनी स्तम्भिनी तथा । जया च विजया चैव अजिता त्वपराजिता ॥ १३ ॥ विभक्ता (५)विमला चैव मोहिनी स्तम्भिनी तथा । गौर्या आयतने श्रेष्ठा(६)अष्टा स्युद्धारपालिका(ः) ॥ १४ ॥

इति गौर्या अष्टौ द्वारपालिकाः।

दन्तञ्च परशुं पद्मं मोदकञ्च गजाननः ।
गणेशो मूषकारूढो विश्राणः सर्वकामदः ॥ १५ ॥
इति गणेशः ।

वरं तथाऽङ्करां दन्तं दक्षिणे (७)पार्श्वधाभयौ । वामे कपारुं बाणाक्षं पारां (८)कौमोदकी तथा ॥ १६ ॥

<sup>(</sup>१) 'गौर्यायतनदेवतानामनुक्तमम्' इति स्यात्। (२) 'नाम सा' इति स्यात्। (३) '-पाश्चरण्डैरजिता' इति स्यात्। (४) 'मङ्गला' इति स्यात्। (५) पूर्वत्र (१२) 'मङ्गला' 'मण्डला' वेत्युपलम्भादत्रापि तयोरन्यतरदेव नाम स्यात्। (६) 'अष्ट' 'आष्ट्री' वा स्यात्। (७) 'पर्श्वधाभये' इति स्यात्, एवञ्चात्र पर्श्वधश्चरः 'पर्शु'- शब्दवत् परशुपर्यायो द्रष्टव्यः। (८) 'कौमोदकी' इति साधुः।

धारयन्तं करे रम्येः पञ्चवक्त्ं तिलोचनम् । हेरम्बं मुषकारूढं कुयात् सर्वार्थकामदम् ॥ १७॥

इति हेरम्बः ।

लम्बोदरं तिनयनं पाशाङ्कुशघरं परम् । वरदाभयहस्तञ्ज (१)लसत्कर्णं सचामरम् ॥ १८॥

[ इति चक्तुण्डः ]

वामाङ्गे गजकण तु सिद्धि दद्याच दक्षिणे।
पृष्ठकणें तथा द्वी च धूमकी बारुचन्द्रमाः॥ १९॥
उत्तरे तु सदा गौरी याम्ये चैव सरस्वती।
पश्चिमे यक्षराजश्च बुद्धिः पूर्वे सुसंस्थिता॥ २०॥

इति गणेशायतनम्।

सर्वे च वामनाकाराः सौम्याश्च पुरुषाननाः ।
तर्जनीपरशुपद्ममिवन्नो दण्डहस्तकः ॥ २१ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये स भवेद् विन्नराजकः ।
तर्जनीखड्गखेटश्च दण्डहस्तः सुवक्तृकः ॥ २२ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये दक्षिणे बरुवान् भवेत् ।
तर्जनीवणचापश्च दण्डश्च गजकर्णकः ॥ २३ ॥
तर्जनीवणचापश्च दण्डश्च गजकर्णकः ॥ २३ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये गोकर्णः पश्चिमे स्थितः ।
(२)तर्जनीपद्माश्चङ्कर्शं दण्डहस्तः सुसौम्यकः ॥ २४ ॥
तर्जनीदण्डापसन्ये स चैव शुभदायकः ।
पक्षद्वारादिके सर्वे प्राच्यादिष्वष्ट संस्थिताः ॥ २५ ॥

इति गणेशप्रतिहाराः।

कार्त्तिकेयं प्रवक्ष्यामि तरुणादित्यसन्निमम् । कमलोदरवर्णामं कुमारं सुकुमारकम् ॥ २६ ॥

<sup>(</sup>१) 'चलत्कर्णे' इत्युचितः पाठो देवतामूत्तौं ( अ०८, स्त्रो० २५ )।

<sup>(</sup>२) 'तर्जनीपद्माङ्करां च' इति देवतामूर्तीं (अ०८, स्त्रो॰ ३३)।

गण्डकश्चीरकेर्युक्तं मयूरवरवाहनम् ।
(१)स्थापनीयाखेटनगरे भुजान् द्वादश करुपयेत् ॥ २० ॥
चतुर्भुजः (२)कर्पटे स्याद् वने मामे द्विवाहुकः ।
दक्षिणे शक्तिपाशञ्च खड्गं वाणं तिशूलकम् ॥ २८ ॥
(३)वरदेश्चेकहस्तस्यादथवाऽभयदो भवेत् ।
एते दक्षिणतो ज्ञेयाः केयूर(४)वनकोज्ज्वलाः ॥ २९ ॥
धनुः पताका मृष्टिश्च तर्जनी तु प्रसारिता ।
(५)खेटकं ताम्रचूडच्च वामहस्तेषु शस्यते ॥ ३० ॥
६)द्विभुजश्च करे शक्तिवीम ऊर्घ्वं च (७)कर्कुटम् ।
चतुर्भुजे शक्तिपाशो वामतो दक्षिणे त्वसिः ॥ ३१ ॥
वरदोऽभयदो वाऽपि (८)दक्षिणस्यानुरीयकम् ।
कार्तिकेयममुं शुम्नं कर्त्व्यं सर्वकामदम् ॥ ३२ ॥

अक्षस्ताम्बुपात्रे च अघोहस्ते प्रकारयेत् । सर्वासामीदृशो हस्तौ द्वावृद्धों कथयाम्यथ ॥ ३३ ॥ पद्मे युग्मे लीलया स्यालीला पद्मं च पुस्तकम् । लीलाङ्की पाशपद्माभ्यां ललिता वज्रमङ्कुशम् ॥ ३४ ॥ पाशाङ्कुशौ लीलावती लीलया(:) पञ्च कीर्तिता(:) ।

वरं त्रिशुरूं खेटश्च पानपात्रं च विश्रती । नीलकण्ठं तथा नागा महालक्ष्मीः प्रकीर्तिता ॥ ३५ ॥ [ इति महालक्ष्मीः ]

<sup>(</sup>१) 'स्थानीयखेट-' इति स्यात् । (२) 'खर्नटे' इति स्यात् । (३) 'वरदश्चैक-हस्तः' इति स्यात् । (४) '-कनकोज्ज्वलाः' इति '-कटकोज्ज्वलाः' इति वा स्यात् । (५) 'खेटकस्ताम्रचूडश्च' इति साधुः । (६) 'द्विमुजस्य' इति स्यात् । (७) 'कुक्कुटः' इति साधुः । (८) 'दक्षिणः स्थानुरीयकः' इति स्यात् ।

वरं त्रिशूलं खेटख पानपालख विभ्रती । क्षेमद्भरी तदा नाम क्षेमारोग्यप्रदायिनी ॥ ३६॥ [इति क्षेमद्भरी ]

कमण्डलुञ्च खड्गञ्च (१)मर्स पानञ्च पातकम् । हरसिद्धिस्तदा नाम सर्वेषां सिद्धिहेतवे ॥ ३७ ॥

> [ इति हरसिद्धिः ] इति दुर्गा-मूर्तयः ।

गोधासना भवेद् गौरी लीख्या हंसवाहना(ः) । सिंहारूढा भवेद् दुर्गा मातरः स्वस्ववाहनाः ॥ ३८॥

[ इति गौर्यादीनां वाहनानि ]

चण्डिका क्र्ररूपा च पिक्नकेशा क्रशोदरी।
रक्ताक्षी (२)भयनेता च निर्मासा विकृतानना ॥ ३९॥
(३)चण्डिका क्र्ररूपा च पिक्नकेशा क्रशोदरी।
व्यात्रचर्मपरीधाना मुजक्राभरणान्विता॥ ४०॥
कपालमालिनी क्रण्णा शवारूढा भयावहा।
विश्रूलं खेटकं खड्गं धनुः पाशाङ्कुशौ शरः॥ ४१॥
कुटारो दर्पणं घण्टा शङ्कं वस्त्रं गदा पविः।
दण्डमुद्गर इत्येतैर्यथास्थानायुधेयुता॥ ४२॥
बाहुषोडशसंयुक्ता चण्डमुण्डविघातिनी।

खड्गं पात्रञ्च मुशरूं लाङ्गलञ्च विभित्ते सा । आख्याता रक्तचामुण्डा देवी योगेश्वरीति च ॥ ४३ ॥ अघीते य इमं नित्यं रक्तदन्त्या वपुस्तवम् । तं सा परिचरेद्देवी पितं प्रियमिवाङ्गना ॥ ४४ ॥

इति चामुण्डा।

[ इति रक्तवामुण्डा.]

<sup>(</sup>१) 'डमरुं पानपात्रकम्' इति स्यात्। (२) 'भीमनेला' इति स्यात्।

<sup>(</sup>३) इदमधे सम्पातायातं स्यात्।

अथ (१)कात्यायिनीं वक्ष्ये (२)दशहस्तां महुर्भुजाम् ।
तेजःप्रतापदां नित्यं नृपाणां सुखबोधिनी(म्) ॥ ४५ ॥
त्रिभङ्गीस्थानसंस्थानां महिषासुरसूदनीम् ।
(३)दक्षत्रिशूरूं खड्गञ्च चक्रं बाणं च शक्तिकाम् ॥ ४६ ॥
खेटकं पूर्णचापञ्च पाशमञ्जुशमेव च ।
घण्टाञ्च वामतो दद्याद् दैत्यमूर्धजघृकराम् ॥ ४७ ॥
हृदि शूलेन निर्भिन्नं तिर्थग्दन्तिवभूषितम् ।
रक्तरक्तीकृताङ्गञ्च रक्तविस्फारितेक्षणम् ॥ ४८ ॥
वेष्टितं नागपाशैश्च मृकुटीभीषणाननाम् ॥ ४९ ॥
देव्यास्तु दक्षिणं पादं समं सिंहोपरि स्थितम् ।
किञ्चिद्रूष्वं तथा (४)वाममङ्गुष्ठो महिषोपरि ॥ ५० ॥
इति श्रीकात्यायनीमूर्तिः ।

चिष्डकायाः प्रतीहारान् कथयिष्याम्यनुक्रमात् । वेताल(ः)करदश्चैव पिङ्गाक्षो भृकुटिस्तथा ॥ ५१ ॥ धूम्रकः कङ्कदश्चैव रक्ताक्षश्च सुलोचनः । दंष्ट्राननविक(५)टास्यसस्फुरहशनोज्ज्वलः ॥ ५२ ॥ वर्वरीन्यक्तदेहश्च रक्ताक्षश्च महावलः । तर्जनी चैव खट्टाङ्गमूर्ध्व डमरुदण्डकौ ॥ ५३ ॥ वेतालः सुसमास्यातोऽपसन्ये करटः पुनः । अभयं खड्गसेट्य दण्डः पिङ्गललोचनः ॥ ५४ ॥ (६)वामापसन्ययोगेन मवेद् भृकुटिनामकः । तर्जनी च तिश्रूल्ख खट्टाङ्गं दण्ड एव च ॥ ५५ ॥

<sup>(</sup>१) 'कात्यायनीं' इति साधः। (२) 'दशहस्तां सुदुर्जयाम्' इति स्यात्। (३) 'दक्षे' इति स्यात्। (४) 'वाममङ्गुष्ठं' इति मात्स्ये (२६०।६५) देवतामूर्तौ च (४१९७) पाठः। (५) '-टास्यः संस्फुर-' इति स्थात्। (६) 'वामेऽपसव्य-' इति स्थात्।

रक्ताक्षो (१)वाम भेदोऽसौ वामे दक्षे तिलोचनः । दिगृद्वारपक्षयुग्मे च प्रशस्ता विष्ठनाशनाः ।। ५६ ॥

इति चण्डिकाष्टकप्रतिहाराः।

अष्टपत्राम्बुजस्योध्वे लक्ष्मीः सिंहासने शुमे । बिनायकवदासीना सर्वाभरणभूषिता ॥ ५७ ॥ ऊर्ध्वहस्तौ प्रकर्त्तव्यौ देव्याः पङ्कजधारिणौ । (२)वामे घृतघटं घत्ते दक्षिणे मातुलिङकम् ॥ ५८ ॥

इति लक्ष्म्या मूर्तिः।

क्षेत्रे कोल्ला(३)पुरे देत्ये महालक्ष्मीर्यदाऽर्च्यते । लक्ष्मीवत् सा सदा कार्या रूपाभरणभूषिता ॥ ५९ ॥ दक्षिणाधःकरे पात्रमूध्वें कोमोदकी भवेत् । वामोध्वें खेटकं घत्ते श्रीफलं तदधःकरे ॥ ६० ॥ इति महालक्ष्मीः ।

एकवक्त्रा चतुईस्ता मुकुटेन विराजिता । प्रभामण्डलसंयुक्ता कुण्डलन्वितशेखरा ॥ ६१ ॥ अक्षाञ्जवीणा पुस्तकं महाविद्या प्रकीर्तिता । [ इति महाविद्या ]

वराक्षाञ्जं पुस्तकञ्च सरस्वती शुभावहा ॥ ६२ ॥ [ इति सरस्वती ]

हंसारूढा प्रकर्तन्या साक्षसूलकमण्डलः । स्रुवं च पुस्तकं घत्ते जर्ध्वहस्तद्वये शुभा ॥ ६३ ॥ इति बाह्यी ।

माहेश्वरी प्रकर्तव्या वृषमासनसंस्थिता । कपालशूलखद्वाङ्गवरदा च चतुर्भुजा ॥ ६४ ॥ इति माहेश्वरी ।

<sup>(</sup>१) 'नाम' इति स्यात् । (२) 'नामेऽमृतघटं' इति स्यात् । (३) '-पुरादन्ये' इति स्यात् ।

कुमाररूपा कौमारी मयूरवरवाहना । रक्तवस्त्रधरा तद्वच्छूठशक्तिगदाधरा ॥ ६५ ॥ इति कौमारी।

वैष्णवी विष्णुसदृशी गरुडोपरि संस्थिता । चतुर्बोहुश्च वरदा शङ्कचक्रगदाधरा ॥ ६६ ॥ इति वैष्णवी ।

वाराहीं तु प्रवक्ष्यामि महिषोपरि संख्यिताम् ।
(१)वाराहसदृशी घण्टानादा चामरघारिणी ॥ ६७ ॥
गदा चक्रगदा तद्वद्दानवेन्द्रविघातिनी ।
होकानाश्च हितार्थाय सर्वन्याधिविनाशिनी ॥ ६८ ॥
इति वाराही ।

इन्द्राणी त्विन्द्रसदृशी वज्रशूलगदाधरा । गजासनगता देवी लोचनैबहुभिर्वृता ।। ६९ ॥ इति इन्द्राणी ।

दंण्ट्राला क्षीणदेहा च गर्चाक्षा भीमरूपिणी ।
दिग्बाहुः क्षामकुक्षिश्च मुशलं चक्रमार्गणो ॥ ७० ॥
अङ्कशं बिअती खड्गं दक्षिणेष्वथ वामतः ।
सेटं पाशं धनुर्दण्डं कुठारं चेति विअती ॥ ७१ ॥
वामुण्डा प्रेतगा रक्ता विकृता(२)स्यादिमूषणा ।
द्विसुजा वा प्रकर्तव्या (कृतिकाकार्यरन्विता?)॥ ७२ ॥
इति चामुण्डा।

वीरेश्वरस्तु भगवान् वृषारूढो धनुर्धरः । वीणाहस्तं त्रिशूल्ख्य मातॄणामप्रतो भवेत् । मध्ये च मातृका कार्या अन्ते (३)तेषां विनायकः ॥ ७३ ॥ इति सप्त मातरः ।

<sup>(</sup>१) 'वराह-' इति स्यात् । (२) '-स्याहिभूषणा' इति स्यात् । (३) 'तासां' इति स्यात् ।

क्षेत्रपालो विधातव्यो दिग्वासा घण्टम्षितः । कर्तिकां डमरुं विश्रद्क्षिणे तु करद्वये ॥ ७४ ॥ वामे शूलं कपालञ्च मुण्डमालोपवीतकम् । (१)करोतिकटितोदारसर्पश्रन्थितशेखरः ॥ ७५ ॥

इति क्षेत्रपालः।

खट्टाङ्गमिसपाशञ्च शूलञ्च दघतः करैः । डमरुञ्च कपालञ्च वरदं भुजगं तथा ॥ ७६ ॥ आत्मवर्णसमोपेतसारमेयसमन्वितम् । ध्यात्वा जपेत् सुसंहृष्टः सर्वान् कामानवाप्नुयात् ॥ ७७ ॥

इति वदुकभैरवः।

इति श्रीस्त्रधारमण्डनविरचिते रूपमण्डने वास्तुशास्त्रे गौर्याः प्रमाणमूर्तिलक्षणाधिकारः पञ्चमोऽध्यायः ।

<sup>(</sup>१) 'करोटिनिकरोदार-' इति देवतामूर्त्तौ पाठः (अ०८, श्लो०६०)।

# षष्टोऽध्यायः

अथ जैनमूर्त्तिलक्षणाधिकारप्रारम्भः

# [ चतुर्विशतिरईन्तः ]

एतस्या(१)मिषसर्पिण्या ऋषभोऽ(२)जिनसम्भवः । अभिनन्दस्तु (३)सुमूर्तिस्ततः पद्मप्रभाभिधः ॥ १ ॥ सुपार्श्वश्चन्द्र(४)प्रभेव(५)स्तुविधिस्याथ शीतलः । (६)श्रियांशो वासपूज्यश्च विमलोऽनन्ततीर्थकृत् ॥ २ ॥ धर्मशान्ति(७)कुप्यरोममिल्लश्च सुनि(८)सुवृतः । (९)नेमि-नेमि-पार्श्व-वीरश्चतुर्विशति अर्हताः (१) ॥ ३ ॥

# [ जिनानां वर्णाः ]

(१०)रक्तो च पद्म(११)प्रभुः भवासंपूज्यो (१२)शुक्कं च चन्द्रप्रभपुष्पदन्तो । कृष्णो पुनर्नेमि(१३)षुगुणैर्विलीने (१४)श्रीमिल्लः पार्श्वे कनकत्विषोऽन्ये ॥ ४ ॥

[ यथाक्रमं जिनानां ध्वजाः ]

वृषो गजोऽदव(१५)जो मृगवक्त्रोंचोब्जः स्वस्तिकः शशी । मकरवत्सखद्गीशमहिषः शूकरस्तथा ॥ ५ ॥ इयेनो वज्रं (१६)मृगछागो नन्द्यावर्तो घटोऽपि च । कूर्मो नीलोत्पलं शङ्कः (१७)फाणी सिंहोऽहीतां घ्वजाः ॥ ६ ॥

<sup>(</sup>१) '-मवसर्पिण्याम्' इति स्यात् । (२) '-जित-' इति स्यात् । (३) 'सुमित-' इति स्यात् । (४) 'प्रमश्च' इति स्यात् । (५) 'सुविधिश्चाय' इति स्यात् । (६) 'श्रेयांसो' इति स्यात् । (७) 'कुन्थारयो' इति स्यात् । (८) 'सुव्रतः' इति स्यात् । (९) 'निम-' इति स्यात् । (१०) 'रक्तो' इति स्यात् । (११) 'प्रभवासपूज्यों' इति स्यात् । (१२) 'श्रुक्लो' इति स्यात् । (१३) 'सुनी च नीळों' इति स्यात् । (१४) 'श्रीमिल्लिपार्थों' इति स्यात् । (१५) 'श्वः प्रवगः क्रौञ्चोऽब्जः' इति स्यात् । (१६) 'मृगश्छागो' इति साव् । (१७) 'फणी' इति स्यात् ।

अथ नक्षत्राणि

उत्तराषाढरोहिण्यो मृगशीर्षं पुनर्वसुः ।
मघा चित्रा विशाखा चानुराधा मूलमेव च ॥ ७ ॥
पूर्वाषाढा श्रुतिश्चेव शतिभषोत्तरं पदम् ।
रेवती पुण्यभरणी कृत्तिका रेवती कमात् ॥ ८ ॥
अश्विनी श्रवणाश्चिन्यो तथा चित्रा विशाखिका ।
उत्तरा फल्गुनी चेति जिनानां जन्मभानि वै ॥ ९ ॥

#### अथ राशयः

धनुर्वृषोऽथ (१)मिथुनौ मिथुनं सिंह(२)कन्यकैः । तुलावृश्चिकचापानि धनुर्मकर(३)कुम्भकैः ॥ १० ॥ (४)मीनामीने कर्कमेषा वृषो मीनोऽप्यजः क्रमात् । मकरो मेष-कन्ये तु तुला कन्येति राशयः ॥ ११ ॥

## [ जिनोपासकयक्षनामानि ]

(५)यक्षिणी स्याद् गोमुखो महायक्षित्रमुखो यक्षनायकः । तुम्बरुः कुसुमश्चापि मातङ्गो विजयो जयः ॥ १२ ॥ व्रह्मा यक्षेट् कुमारः षण्मुखपातालकिन्नराः । गरुडो गन्धवों यक्षेट् कुवेरो वरुणोऽपि च ॥ १३ ॥ मृकुटि(६)गोंऽभिधः पार्थे वा मातङ्गोऽईदुपासकाः

[ जिनानां शासनदेवताः ]

चकेश्व(७)र्यजिनवला दुरितारिश्च कालिका ॥ १४॥ महाकाली(८)शमा शांता (९)भृगुढचश्च सुतारिका । अशोका मानवी चण्डी विदिता चाङ्कशी तथा ॥ १५॥

<sup>(</sup>१) मिथुनं इति स्यात्। (२) '-कन्यके' इति स्यात्। (३) '-कुम्भकौ' इति स्यात्। (४) 'मीनो मीन-' इति स्यात्। (५) अत्र 'यक्षिणी'ति सम्पातायातं स्यात्; 'स्याद् गोमुखो महायक्ष-' इतिक्रमेण पाठ्यम्। (६) '-गोंमेघपार्थौ मातङ्गोऽ-' इति स्यात्। (७) '-यंनितवला' इति देवतामूत्तौं (७।१४)। (८) 'दयामा' इति स्यात्। (९) 'मृकुटिश्च' इति स्यात्।

कन्द्र्पी निर्वाणी बाला धारिणी (१)धरणापिया । नादरक्ता च गन्धवीऽस्विका (२)पद्मवती तथा । सिद्धायका चेति जन्यः(३)क्रमा वासवदेवताः ॥ १६ ॥ इति जिनानां (४)यक्षणीनामानि ।

[ एतेषां लक्षणम् , तत्र गोसुखः ]

(५)रिषभो गोमुखो यक्षो(६)हेमवर्णा गजानना ।

(७)वराक्षसूत्रमाशाञ्च उभवीजपुरेषु च ॥ १७ ॥

[ चक्रेश्वरी ]

चक्रेश्वरी हेमवणा ताक्ष्यीरूढाऽष्टवाहुका । वरं बाणं (८)चकं ( शक्तिशूलमनाकुलम् १) ॥ १८ ॥\*

सिंहारूढाऽम्बिका पीता(मलुंबि ?)नागपाशकम् । अङ्कुशञ्च तथा(९)पुत तथा हस्तेष्वनुक्रमात् ॥ १९ ॥ । पार्श्वः ।

(१०)पार्धे स्यात् पार्धनानाथास्य कूमीरूढा गजजानना । बीजपूरोरगं नागं नकुछं स्थामवर्णकैः ॥ २० ॥

[ पद्मावती ]

(११)रक्तायसावती पूर्णा कुर्कुटोरगचतुर्भुजा । (१२)पद्मपाशोंशो बीजपूरं हस्तेषु कारयेत् ॥ २१ ॥

<sup>(</sup>१) 'धरणप्रिया' इति स्यात् । (२) 'पद्मावती' इति साधु । (३) 'क्रमाच् शासनदेवताः' इति स्यात् । (४) 'यक्षयक्षिणी-' इति स्यात् । (५) 'ऋषमे' इति स्यात् । (६) 'हेमवर्णो गजाननः' इति स्यात् । (७) 'वरोऽश्रस्त्रं पाशञ्च बीजपूरं करेषु च' इति स्यात् । (८) 'पाशचक्रं' 'चक्रपाशं' वा स्यात् । (९) 'पत्रं' इति स्यात् । (१०) 'पार्श्वः स्यात् पार्श्वनाथस्य कूर्मारूढो गजाननः' इति स्यात् । (११) 'पद्मा-वती रक्तवर्णा कुक्कुटस्था' इति स्यात् । (१२) 'पद्मं पाशाङ्कुशौ' इति स्यात् ।

<sup>\*</sup> अत्रैतद्वनन्तरं नेमिनाथोपासकस्य 'गोमेघ'यश्चस्य छक्षणं छेखकप्रमादात् वृदितम् इति सम्भान्यते । यतोऽत्र ग्रन्थकृता संक्षेपञ्चद्धा जिनोपासकानां यक्षाणां यक्षिणीनाञ्च तावन्ति छक्षणान्यनिभधाय 'चतस्रोऽतिशयेर्युक्तास्तासां पूज्या विशेषतः' (२५) इत्यग्रिमप्रतिज्ञाग्रन्थातु-सारेण आदिनाथ(ऋषभ)-नेमिनाथ-पादर्चनाथ-महाघीराणामुपासकान् गोमुख-गोमेघ-पार्श्व-मातञ्जनाञ्चो यक्षान्, चक्रेश्वर्यस्विका-पद्मावती-सिद्धायकाख्या यक्षिणीश्च छक्षयितुं प्रवृत्तम् इति विज्ञायते । बास्ति चास्य 'गोमेघ'मछक्षयतः प्रतिज्ञातार्थपरिसमाहिरित्यवसेयम् ।

#### [ मातङ्गः ]

महावीरस्य मातङ्गो (१)गजारूढो मितो भवेत् । दक्षिणे नकुछं हस्ते वामे स्याद् बीजपूरकम् ॥ २२ ॥ [सिद्धायका ]

सिद्धायका नीलवर्णा (२)सिद्धारूढाश्चतुर्भुजा । पुस्तकं चामयं (३)दत्ते बाणं वै मातुलिङ्गकम् ॥ २३ ॥

अथ द्वितीयमेदेन चकेश्वरी

द्वादशभुजाष्ट्रचकाणि वज्जयोर्द्वयमेव च । मातुलिङ्गाभये चैव पद्मस्था गरुडोपरि ॥ २४॥

जिनस्य मूर्त्तयोऽनन्ताः पूजिताः (४)सौरूयसर्वदा । चतस्रोऽतिशर्येर्धुक्तास्तासां पूज्या विशेषतः ॥ २५॥

#### [ एषां नामानि ]

श्रीआदिनाथो नेमिश्च (५)पर्वे वीरचतुर्थकः । (६)चके चर्याम्बिका पद्मावती सिद्धायकेति च ॥ २६ ॥ कैलासं सोमशरणं सिद्धिवर्ति सदाशिवम् । सिंहासनं धर्मचकमुपरीन्द्रातपत्रकम् ॥ २७ ॥

[ जिनप्रतीहारनामानि ]
इन्द्र इन्द्रजयश्चैव माहेन्द्रो विजयस्तथा ।
धरणेन्द्रः पद्मकश्च सुनाभः सुरदुन्दुभिः ॥ २८ ॥
इत्यष्टौ च प्रतीहारा वीतरागे त्र शान्तिदाः ।

[ प्रतीहाराणामायुधानि ]
फलं वज्राङ्कुशौ दण्डमिन्द्र(७)मिन्द्रजयस्तथा ॥ २९ ॥
द्वौ वज्रौ फलदण्डश्च माहेन्द्रो विजयोद्भवः ।
( तदा युद्धयोगाद्भवा त्रिपञ्चादिफणोर्द्धगाः ? ) ॥ ३०॥

<sup>(</sup>१) 'गजारूटः सितो' इति स्यात्। (२) 'सिंहारूटा चतुर्भुजा' इति स्यात्। (३) 'धत्ते' इति स्यात्। (४) 'सर्वे सौख्यदाः' इति स्यात्। (५) 'पार्श्वो वीरश्चतुर्थकः' इति स्यात्। (६) 'चक्रेश्वर्यम्बिका' इति स्यात्। (७) 'इन्द्रजय-' इति स्यात्।

धरणेन्द्रः पद्मकश्च सर्वे शान्तिकराः स्मृताः । यक्षरूपाधिकाराइच निधिहस्ताः (१)शुभोदराः ॥ ३१ ॥ (२)सुनाभ्यो दुन्दुभश्चैव कमेणाष्टौ प्रकीर्तिताः । इत्यष्टे। च प्रतीहारा वीतरागाः प्रकीर्तिताः ॥ ३२ ॥ (३)नागरादिपुरमामे सर्वे विष्नपणाशनाः । छत्रत्रयं जिनस्यैव रथिकाभिश्विभि(४)र्युताः ॥ ३३ ॥ अशोकद्रमपत्रैश्च देवदुन्द्भिवादिकैः । सिंहासनमसराद्यो गजसिंहा विभूषिताः ॥ ३४ ॥ मध्ये च कर्मचकं च तत्पार्श्वयोइच यक्षिणी। द्वितालविस्तराः कार्या बहिः परिकरस्य तु ॥ ३५ ॥ दैध्यें त प्रतिमा त्रल्या तयोद्धध्वें तु तोरणम् । वाहिकाबाह्यपक्षे तु (५)गोसिंहेरलंकृताः ॥ ३६ ॥ कर्तव्या द्वारशाखा च तत्तनमूर्तिगसंयुता । तोरणं पञ्चघा प्रोक्तं रथिकार्यं च देवताः ॥ ३७ ॥ लिलं चेतिकाकारं त्रिरथं वलितोदरम् । श्रीपञ्जं पञ्चरथिकं सप्तावानन्दवर्धनम् ॥ ३८ ॥ रथिकायां भवेदु ब्रह्मा विष्णुरीशहच चण्डिका । जिनो गौरी गणेशस्य स्वे स्वे स्थाने सुखावहाः ॥ ३९ ॥

इति परिकरः।

श्रीमदेशे (६)भेदपाठाभिधाने (७)क्षेत्राख्येऽभृत् सूत्रधारो वरिष्ठः ।
पुत्रो ज्येष्ठो मण्डनस्तस्य तेन प्रोक्तं शास्त्रं मण्डनं रूपपूर्वम् ॥ ४० ॥
इति श्रीसृत्रधारमण्डनविरचिते वास्तुशास्त्रे रूपमण्डने (८)प्रष्ठमोऽध्यायः समाप्तः ।

॥ समाप्तश्चायं ग्रन्थः ॥

<sup>(</sup>१) 'शुभोदयाः' इति स्यात् । (२) 'सुनाभो' इति स्यात् । (३) 'नगरादिपुर-' इति स्यात् । (४) '-शुंतम्' इति स्यात् । (५) 'गोसिंहैः समलंकताः' इति स्यात् । (६) 'मेद-' इति स्यात् । (७) 'क्षेत्राख्योऽभूत्' इति स्यात् । (८) 'बष्ठोऽध्यायः' इत्येतन्मातं साधु ।

## देवतामूर्त्ती व्याख्यातानां सद्भपाणामीषद्विद्भपाणाञ्च द्भपमण्डनीयपद्यानां निर्देशः

| रूपमण्डने |            | देवर                                    | तामूत्तीं  | रूपमण्डने देवताम् |          | तामूर्त्ती   |               |
|-----------|------------|-----------------------------------------|------------|-------------------|----------|--------------|---------------|
| go        | श्लो॰      | पु०                                     | श्लो॰      | पु०               | श्को॰    | पु           | <b>স্ক</b> ী০ |
| ą         | 3          | ٩                                       | 9          | १२                | 36       | ७२           | <b>68</b>     |
| 93        | <b>Q</b>   | १०                                      | 9          | 93                | 36       | 93           | \$ \$         |
| 39        | Ę          | 22                                      | १०         | १३                | Ģ        | 98           | 3             |
| 8         | •          | 28                                      | १७         | 95                | Ę        | "            | 8             |
| 99        | 6          | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | १८         | १७                | 38       | ଓଓ           | १५            |
| 54        | 9          | २०                                      | १९         | 39                | ३४       | 96           | १८            |
| 99        | १०         | २१                                      | 23         | 39                | 32.00    | 33           | १९            |
| 33        | 88         | २२                                      | २४         | ,,                | 30       | 93           | २१            |
| 99        | १३         | 2.8                                     | २६         | 99                | ३८       | ७९           | २२            |
| 55        | 58         | 39                                      | २६-२७      | ,,                | 38       | 99           | २२-२३         |
| 4         | १६         | ३५                                      | 33         | १८                | 80       | ,,,          | २३-२४         |
| 99        | १६         | ३०                                      | ४५         | 55                | ४२       | 95           | २५            |
| 99        | १७         | \$8                                     | . 96       | 35                | 80       | 66           | ६५            |
| 99        | १८         | <b>.</b>                                | Ę          | "                 | ४८       | 99           | ę w           |
| * 99      | 3.5        | ४८                                      | १०-११      | 9.5               | ४९       | 99           | ६६            |
| 6.        | 38         | 90                                      | २८-२९      | 33                | 90       | 33<br>33     | ६८            |
| 99        | a<br>इ     | 53                                      | २९-३०      | 86                | ५२       | ९२           | 65            |
| . 29      | ३६         | ५०-५१                                   | ३०-३१      | 99                | લ્ષ્ટ    | 99           | ९३            |
| 99        | 30         | ५१                                      | ३१-३२      | 99                | 40       | 63           | 8.0           |
| . 6       | Ę          | 49                                      | 3          | २०                | ६२       | 68           | १०४-१०५       |
| . 93      | 8          | ६१                                      | 6          | 99                | 83       | ९५           | १०६           |
| . ९       | <b>११</b>  | ६्२                                     | \$8        | २१                | 8        | ९७           | 8             |
| . 99      | १२         | 3)                                      | १६         | 99                | 3        | 99           | <b>.</b>      |
| 7 23      | १३         | 99                                      | १६         | 99                |          | ९८           | "€            |
| 99)       | ર્જ        | ફષ્ટ                                    | २०         | 99                | Ę        | ,,,          | 9             |
| ११.       | <b>३</b> २ | ७१                                      | ६०         | >>                | 6        | 77           | 6             |
| 99        | 38         | હર                                      | ६२         | ,,,               |          | , 27         | •             |
| 33        | કુ્        |                                         | <b>Ę</b> Ę | २२                | <b>.</b> | , <b>1</b> 7 | ž.            |
|           |            |                                         |            |                   |          |              |               |

| क्रपमण्डने                            |                                            | देवताम्      | तीं    | रूपमण्डने देवताम्त्री     |       | <b>र्</b> नों |             |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|--------------|--------|---------------------------|-------|---------------|-------------|
|                                       | 54 - 2 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 - 3 | पृ०          | श्लो॰  | पृ०                       | स्रो॰ | वृ०           | श्लो॰       |
| ष्टु०                                 | स्रो॰                                      | हर<br>९९     | १६     | ३५                        | १८    | १५०           | <b>२</b> ६  |
| २३                                    | १५                                         |              | 99     | 93                        | २०    | १९१           | २९          |
| ₹४                                    | २६                                         | ६०४          |        |                           | २१    | 33            | ão          |
| >>                                    | २९                                         | १०१          | ३२     | 99                        | 22    | 35            | 38          |
| 39                                    | ३२                                         | १०३          | 85     | 33                        | २३    | १५२           | <b>કુ</b> લ |
| २७                                    | 48                                         | १०८          | ĘĢ     | 33                        | 28    |               | 3,6         |
| 9>                                    | ५५                                         | 33           | ६६     | 33                        |       | 35            | 3,0         |
| 23                                    | 96                                         | १११          | ૮૦     | ३६                        | 20    | 99            | ફ્ટ         |
| 95                                    | ६०                                         | ११०          | ७६     | 35                        | 56    | १५३           | <b>યુ</b> જ |
| २८                                    | ६१                                         | 35           | 90     | >5                        | 38    | 59            |             |
| 53                                    | ६३                                         | १११          | ७९     | 33                        | \$ 3  | 9.9           | ४२          |
| ,,                                    | ६४                                         | ११९          | ९५     | 93                        | 38-39 | १५४           | ४६-४७       |
| <b>,,</b>                             | ६५                                         | >>           | ९६     | 93                        | રૂવ   | १५५           | 90          |
| 93                                    | ĘĘ                                         | ११३          | ૮રૂ    | ३८                        | ५२    | १६२           | ९६          |
| ,,,                                   | ६८-६९                                      | ११९          | ९८     | 99                        | 98    | 33            | ९७-९८       |
|                                       | 90-0g                                      | १२०          | १००    | ) ३९                      | 99    | १६३           | १०३         |
| <b>૨</b> ૬                            | ଜନ୍ମ                                       | १२१          | १०४    | } ,,                      | ५९    | १६४           | १०७         |
| ,,                                    | ଓଓ                                         | 39           | १०१    | 9 ,,                      | ६१-६२ | १५९           | 68-60       |
| <b>३</b> १                            | ९३                                         | <b>8</b> ड क | १६     | १ ४१                      | 68    | १९६           | 68          |
| 32                                    | <b>१०</b> %                                | १२८          | १६     | ₹ ,,                      | 159   | 93            | <b>६</b> ၀  |
| 97                                    | १०५-१०६                                    | १२९          | १६४-१६ | ५ ४२                      | ß     | १३२           | 8           |
| 33                                    | ₹                                          | <b>\$88</b>  |        | ? ,,                      | •     | १३३           | 9           |
| 99                                    | 3                                          | ,,,          |        | 8                         |       | ,,            | Ę           |
| 93                                    | •                                          | १४५          |        | १० ४३                     | •     | 53            | ٠           |
| 38                                    | 6                                          | १४६          |        | १५ ,,                     | 6     | 1)            | 6           |
| 93                                    | 9                                          | 93           |        | १६                        | ९     | 39            | . ٩         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | १०                                         | १४७          |        | १७                        | १२    | १३४           | १२          |
| 17                                    | ११                                         | ,,           |        | १८                        | १७    | १३६           | १७-१८       |
| ,,,                                   | १३                                         | ,,           |        | 88                        | १९    | १४१           | <b>६१</b>   |
| ,,                                    | १्५                                        | १८०<br>१८८   |        | २१ <sup>99</sup><br>२३ ४५ | ₹ \$  | १४३           | <b>ફ</b> 4  |
| 19                                    | १७                                         | १४९          |        |                           |       |               |             |

# देवतामूत्तिप्रकरणस्य शब्दसूची

\*\*\*

| शब्दाः         | पत्राङ्काः               | श्ब्दाः        | पत्राङ्काः           |
|----------------|--------------------------|----------------|----------------------|
| अक्षमाला       | ६१,६२,६५,९३,१०१,१४९      | कपाल           | ९९,१००,१०३,१४९       |
| अक्षसूत्र      | ५९,६१,६२,६४,९९,१००,१०१,  | कपाछिन्        | ९९                   |
|                | १०२,१०३,१०४,१३७,१४०,१४१, | कमण्डलु        | ५९,६१,६३,६५,७१,७२,८९ |
|                | १४४,१४५,१४६              | ९४,१०२         | ,१०३,१४४,१४५,१४६,१६१ |
| अघोर           | 98                       | कला            | 58                   |
| अङ्कुश         | ६१,६४,७१,९४,१०३,१०४,१३७, | कल्पान्त       | १६८                  |
|                | १३८,१३९,१४०              | कार्त्तिकेय    | १५२                  |
| अङ्गार         | ६९                       | कालिका         | ४७                   |
| अङ्गुष्ठ       | १६५                      | कांस्य         | १०                   |
| अण्डज          | 48                       | किन्नर         | १३९                  |
| अतसी           | 96                       | कुक्ट          | ७२                   |
| क्षनिरुद्ध     | ७९,८०                    | कुण्डल         | ९७,९८,१००,१०१,१४७    |
| अनुलेपन        | ९७,९८                    | कुण्डिका       | ९९                   |
| नान्तरीयक      | Co                       | कुमार          | १०१                  |
| अपसन्य         | ६४,६९,९६,१४७,१५१,१५२     | कृष्णाजिन      | ८९,१६१               |
| अभय            | ९७,९९                    | केतुसंस्थान    | ६७                   |
| अर्घनारीश्व    | १००                      | केयूर          | ७१,१०२               |
| अष्टलोह        | २१,१०५                   | केरव           |                      |
| आमलकी          | <b>6</b> 00              | कोलापुर        | 8 \$ \$              |
| उपवीत          | ८९                       | ऋर             | ११८                  |
| <b>उमा</b>     | १००,१४४                  | क्षिप्रगणाधिपं | १५०                  |
| उल्का          | 4                        | क्षेत्रपाल     | १९६                  |
| <b>उ</b> ल्णीव | 98                       | खट्राङ्ग       | ९९,१००,१०२,१०३,१०४   |
| ऋण             | ११७                      | खड्ग           | ९८,९९,१०३,१०४        |
| कज             | १९७                      | खर्वट          | १९३                  |
| कटिसूत्र       | 98                       | खात            | १२४                  |
| क्रन्द         | १२४                      | विद            | ęy                   |
|                |                          |                |                      |

| शब्दाः     | पत्राङ्काः ।             | शब्दा          | पत्राङ्काः              |
|------------|--------------------------|----------------|-------------------------|
| खेटक       | ७०,७१,७२,९०,९६,९८,९९,१०३ | ताळ            | १,१६७                   |
|            | १३७,१३८,१५२              | तालपत्र        | १००                     |
| गुण        | १२६,१२७                  | तीर्थङ्कर      | १३१                     |
| गदा        | ६६,६९,७०,७२,८९,९१,९२,९४  | त्रपुष         | 288                     |
|            | ९६,१०२,१०४               | त्रिविक्रम     | ७६                      |
| गरुड       | १७१                      | <b>রিয়ু</b> ক | ६२,६६,७३,९९,१०१,१०२,१०३ |
| गर्भगृह    | ₹0                       | त्रिशूलक       | १३७                     |
| गोधासन     | १४४,१४५                  | दण्ड           | ७२,१४८,१४९,१९१,१९२      |
| गौरी       | १४४,१४५                  | दशावतार        | ९६                      |
| <b>च</b> क | ६५,८०,९०,९१,९२,९३,९४,९९, | दिक्पाल        | ५६,७३                   |
|            | १०१,१०३,१०३,१०४          | द्राविड        | ११४                     |
| चक्रभृत्   | ७५                       | ঘন             | ११७                     |
| चण्डभैरव   | ६०८                      | धातुलिङ्ग      | १०६ १०८                 |
| चण्डिका    | १५९                      | ध्वज           | १०१,१३३                 |
| चतुरस      | ₹ <b>0</b>               | ध्वजपताक       | ७२                      |
| चतुष्की    |                          | नट             | 98                      |
| चाप        | १०३                      | नन्दी          | १२८                     |
| चामुण्डा   | १९८                      | नाग            | १०६                     |
| चिपिट      |                          | नागपाश         | १३८,१४०                 |
| छाया       | <b>४३</b>                | नागर           | ११३.                    |
| जटा        | ९८,९९,१००,१०१            | नारसिंह        | ₹ ₹                     |
| जया        | 880                      | ने मिनाथ       | 585                     |
| जरायुज     | 48                       | पहिश           | ६०४                     |
| जिन        | १३३,१४२                  | पताका          | <b>ે</b>                |
| जैन        | १२३,१४३                  | परशु           | ९९,१०४                  |
| टङ्क       | <b>१६०</b>               | पाश            | ६४,६९,७२,९९             |
| डमरु       | १००,१०४                  | पिङ्गली        | १५७                     |
| तक्षक      |                          | पिण्डिका       | 858                     |
| तस्कर      | ११६                      | पीठ            | ११३,११९                 |
| तात्रचूड   | <b> </b>                 | पुरुपोत्तम     | ७९,८१,८६                |

# [ % ]

| शब्दाः            | पत्राङ्काः    | शब्दाः            | पत्राङ्काः      |
|-------------------|---------------|-------------------|-----------------|
| प्रणाश            | १२४           | म्गाल             | હિશ             |
| प्रतीहार          | \$83          | मेखला             | १०१,१२४,१२५,१२६ |
| प्रदक्षिण         | ६८            | यक्ष              | १३५,१३८,१४०,१४३ |
| प्रगुप्त 🧳        | ७५,८०         | यज्ञोपवीतिन्      | 69,99           |
| प्रवाल            | 2 8           | यम                | ં હર            |
| बाग               | १२१,१२३       | योगसुद्रा         | 93,98,99        |
| वागलिङ्ग          | १२०,१२२       | योनि              | १२७             |
| बुद               | ૮ફ            | रस                | १६६             |
| बौद्ध             | <b>५</b> ६    | राजन्य            | ¢0              |
| वस्त्र            | ्दर           | राशि              | 8\$8            |
| भद्रकाली          | १६१           | राहुसंस्थान       | <b></b>         |
| भरतागम            | १६७           | रुण्डमाला         | ९८              |
| भाव               | १६६,१६७       | रुद               | १०३             |
| भृकुटि            | १३७           | लिङ्ग             | ४,९,१०९,११३,१२० |
| मृङ्गिरीट         | १०१           | छीलया             | १५४             |
| <b>म्ह</b>        | १२८           | लेखनी             | ५२              |
|                   | *<br>* *      | <b>लोकपाल</b>     | <b>५</b> ६      |
| मधुपर्क           | १५५           | वक्त्रिङ्ग        | 888             |
| महरण्डा           | १२८           | वङ्ग              | १०५             |
| महाकाल<br>महाकाली | १३६,१६०       | বল্প              | ६५,७१,९४        |
| महामहिष           | ७२            | वर                | હરૂ             |
| महालक्ष्मी        | ૪૭            | वरट               | ७४,१६२          |
|                   |               | वरद               | ९७,९९           |
| 3311              | ९९,१००,१०१    | वराह<br>वर्णाष्टक | <b>२३,७</b> ४   |
| मातृ              | <i>५७</i><br> |                   | 39              |
| मातृगण            | <b>٩</b> ६    | वर्तुल            | 69,60           |
| मातृरूप           | १५७           | वासन              | ७४,७९,८८        |
| मधिव              | १०२           | वाहन<br>विजय      | १२९,१३०         |
| सुकुट             | १००,१०१       | ।वजय<br>विनाय     |                 |
| मुण्डमाला         | ६०४           | ાવમા              | १६३             |

## [ 8

| शब्दाः पत्राङ्घाः               | शब्दाः पन्नाङ्काः        |
|---------------------------------|--------------------------|
| विप                             | श्रोत्रिय १४६            |
| विरिञ्जि ६१                     | पडएक ३९                  |
| विरूपाक्ष १०४                   | सङ्क्षींग ७९,७९,८०       |
| विलोम ९६                        | सर्वती १५५               |
| विश्वकर्मन् ५८,५९,१६७           | स्वय ९६,१४७              |
| विष्क्रम्भ ११२                  | सावित्री ४७,६१           |
| वेताल ५६                        | सिद्ध                    |
| वेदि १६१                        | सिद्धेत्र १२१            |
| वेसर ११९                        | सिन्दूर १५०              |
| वैकुण्ठ ८२,९२                   | <b>स्टर्कान</b> ६५,६६,९४ |
| <b>व्यालका</b> १००              | <b>छपिर</b> ८०           |
| शक्ति ९४,१००,१०३,१०४            | सूत्र ५२                 |
| श्रहुः ९४,९६,१०१,१०२,१०३        | स्कन्द                   |
| शर १०३,१०४                      | स्रुक् १६१               |
| शालगाम ७८                       | स्वस्तिक ११९             |
| शालग्रामशिला ८७                 | हनुमान् ५७               |
| शिखा                            | हिरण्यकशिषु ९०           |
| शूल ६५,७०,७१,९९,१००,१०२,१०३,१०४ | हिरण्यगर्भ ७४            |
| श्रुव १६१                       | हुताशन ७१                |

#### रूपमण्डनस्य

-: 0 :--

|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | postariam a      | 7777.          |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|----------------|
| शब्दाः      | पन्नाङ्काः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | शब्दाः           | : द्वाहर       |
| अक्षमाला    | ९,२२,२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | गदा              | १२,१४,१५       |
| अक्षसूत्र   | 6,9,33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | गौरी             | 8.6            |
| अङ्क्ष      | ३४,३६,३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | चक्र             | १४,१९,४९       |
| अतसीपुष्प   | ₹ <b>?</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | चण्डिका          | 88             |
| अनिरुद्ध(क) | १३,१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | चासुण्डा         | 80             |
| अपसन्य      | २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | जिन              | ५,२७,४२,४३,४६  |
| अष्टलोह     | २ ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>डम</b> रु     | २३,३२,३८,४१    |
| आझे यी      | २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तर्जनी           | 28             |
| ईशान        | २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ताम्रचृड         | <b>१</b> १     |
| उद्देश      | <b>6</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ताळ              |                |
| उण्गीव      | २ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | तुलसी            |                |
| ऋषभ         | 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तोमर             | 23             |
| कमण्डलु     | ८,९,१०,१२,२४,३३,३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | तोरण             | 86             |
| कम्बु       | ९,१४,१५,१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | त्रिलोह          |                |
| कल्की       | १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>ন্নিহাূ</b> ভ | १२,३२,३७,३८,४० |
| कर्त्तिका   | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | दण्ड             | 9              |
| कुण्ड       | १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | दशावतार          | २०             |
| कुमार       | ३९,४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | दामोद्र          | १५             |
| कुष्ठरोग    | <b>२</b> ९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>धातु</b>      | <b>२६</b>      |
| केतु        | १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ध्यान            |                |
| कैलास       | 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | नैऋ त्य          | <b>ર</b> ે     |
| कौमोदकी     | १४,१९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पञ्चरथिक         | <b>8</b>       |
| क्षय        | 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पहिश             | २३,२४          |
| खड्ग        | <b>?</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पाञ्चजन्य ं      | १४,१५          |
| खेटक        | ११,१६,३६,३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पीठिका           | 30 mm          |
| गणनायक      | 1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965<br>1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965<br>1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965   1965 | प्रतिमा          |                |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                  |                |

### [ & ]

| श्हेदाः               | বুরান্ত্রাঃ | शब्दाः पर  | शङ्काः     |
|-----------------------|-------------|------------|------------|
| प्रद्यम्न             | १३,१५       | वायव्य     | २०         |
| बागलिङ्ग              | ३ ९         | वास्टरेव   | १३         |
| बुद् <b>ब्</b> द      | २८          | विनायक     | 80         |
| भृकुटि                | ૪ફ          | विरवकर्मा  | 9          |
| <b>म</b> ङ्गी         | ક્ર         | वेताल      | इंड        |
| भरव                   | , y         |            | १४,१५      |
| महालदमी               | ३६,३९       | शक्ति      | १६         |
| महाविद्या             | ३९          | शालिग्राम  | 6          |
| महावीर                | ४६          | श्रीपुञ्ज  | 88         |
| मातुलुङ्ग             | २२,२४       | श्रीफल     | ३९         |
| मातृका<br>सातृका      | 3,8         | श्रोत्रिय  | ક્         |
| मुदगर                 | २३          | पट्पर्व    | ર ક્       |
| मेखला<br>मेखला        | ३ <i>०</i>  |            | १३,१४      |
| ्मलला<br>यज्ञोपवीतिन् | २१,२३       | सावित्री   | 6          |
| योगमुद्रा             | १९          | सिद्धायक   | યુલ        |
|                       | 30          |            | १४,१५      |
| रक्तवामुण्डा          | १०          | हिरण्यगर्भ | <b>१</b> ३ |
| राहु<br>लिङ्गपीठ      | 3           | हीरक       | <b>ર</b>   |
| <b>लेखनी</b>          | ११          | हपोकेश     | १५         |

## देवतामूर्त्तिप्रकरणस्य टीकायां प्रमाणत्वेनोद्धृतानां ग्रन्थानां नामानि।

- १। विष्णुधर्मोत्तरम् (पुराणम् )
- २। मत्स्यपुराणम्
- ३। अग्निपुराणम्
- ४। बृहत्संहिता (ज्योतिपत्रन्थः)
- ५। शुक्रनीतिसारः
- ६। मयमतम् (शिल्पशास्त्रम्)
- ७। काइयपशिल्पम् "
- ८। समराङ्गणसूत्रधारः "
- १०। रूपमण्डनम्
- ११। रूपावतारः
- १२। प्राणतोषणी (तन्त्रम्)
- १३। श्रीतत्त्वचिन्तामणिः (तन्त्रम्)
- १४। शिलाचकार्थबोधिनी
- १५। वीरमित्रोदयः
- १६। जैनपद्मपुराणम्
- १७। चतुर्विं शतिजिनस्तुतिसंप्रहः।

## शुद्धिपत्रम्

| पृष्ठे | अध्याये         | श्लोकाङ्कः     | अग्रद:     | गुद:                         |
|--------|-----------------|----------------|------------|------------------------------|
| 40     | ३्य             | २७             | नैऋंतास्यो | नैर्ऋत्यास्यो                |
| ६२     | ४र्थ            | १५ पुष्पिकायां | 0          | इति ब्रह्मायतने द्वारदेवताः। |
| >>     | <b>77</b>       | ६२             | चतुईस्ता   | चतुईस्ताः                    |
| ६४     | ,,,             | २० पुष्पिकायां | 0          | इति ब्रह्मणः प्रतीहाराः।     |
| ६९     | <b>5</b> 5      | ४६ पुष्पिकायां | •          | इति सूर्यप्रतीहाराः।         |
| 60     | ५म              | २७             | (हः ? हम्) | ( लम् ? लः )                 |
| ८३     | ,,              | 88             | एकपद्मा    | एको पद्मा                    |
| 68     | ,,,             | 86             | कलाधिका    | फलाधिका ।                    |
| ८६     | <b>&gt;&gt;</b> | 48             | अनु-       | अणु (टी०)                    |
| 44     | <b>3</b> >      | ६६             | गुम्फ      | गुल्फ (टी०)                  |

९२ पृष्टे ८७ सप्ताशीतितमश्लोकस्योत्तरार्धे 'एकपादोऽस्य' इत्यनन्तरम्---

### "कर्त्तव्यो लक्ष्म्युत्सङ्गगतः प्रभोः । तथाऽपरश्च" इति पाठ्यम् ।

| ९३  | ६ष्ठ     | ९५  | तुङ्गञ्च                    | <i>ळुङ्गञ्च</i>         |
|-----|----------|-----|-----------------------------|-------------------------|
| १०० | ६ष्ठ     | २१  | चित्रचन्द्र                 | चित्रवस्त्र             |
| ११६ | ,,,      | 9,8 | पण्डञ्चाभयकं )              | षण्डञ्चा )भयकं          |
| ११९ | ,,,      | ९६  | <b>शिवां</b> शे             | कलांदो (टी०)            |
| १२९ | <b>,</b> | १६३ | इति पश्चिमप्रतीहारी         | [इति पश्चिमप्रतीहारौ]   |
| १३१ | ७म       | 8   | ऋषभा-                       | ऋषभ-                    |
| ,,, | >>       | १-३ | समानाकृतयश्च                | समानाकृतयः (टी०)        |
| १३५ | ,,       | १६  | गान्धार्यधिका               | गान्धार्थम्बिका।        |
| १४१ | ,,       | ५७  | वरदं चाक्षस्त्रं त्रिशूलञ्च | वरदं चाक्षसूतञ्च तिशूलं |
| १४६ | ८म       | १२  | ( त्रिखण्ड १ ण्डां )        | तिख(ण्ड ? ण्डां )       |